# مر هر هر السيال المرابط المرا

سَاليف شِخ الِاسْلَام ومُفيَّ الْاَنَامُ شَقِیِّ اللِّیْرِثُ أَحُمَدُ بِنُ عَبْد الْحِکلِمُ ابْن سَکیمُنیَّة ۱۲۰ - ۲۲۸ه

اعْتَ فَابْدِ، وَعَلَقِطَكِهِ **ٱبُوعِبُدالرِّمِنُ فِوّازاُ حَسَدرْمُرلِي** 

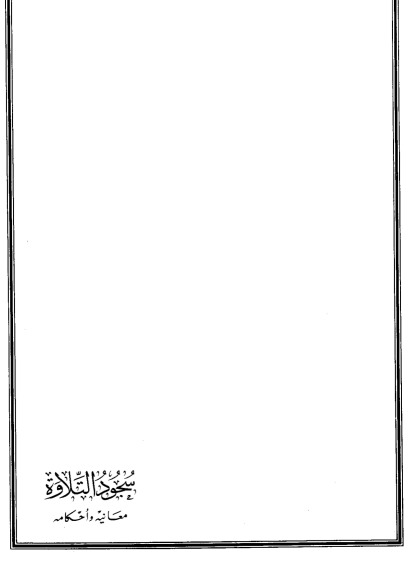
دار ابن حزم

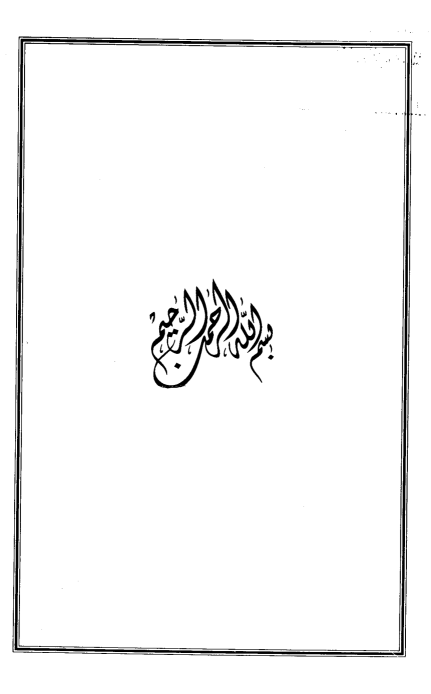
#### حُقُوقُ الطَّبِعِ مَحَفُوطَةٌ الطَّبِعَثَةِ الشَّاسَيِّةِ العَلِيَّةِ الشَّاسَةِ

#### ISBN 9953-81-157-1

الكتب والدراسات التي تصدرها الدار تعبر عن آراء واجتهادات أصحابها

كار ابن مدزم للطنباعة والنشدر والتونهيد بيروت - لبنان - ص.ب: 14/6366 هاتف وفاكس: 701974 - 701974 (009611) بريد إلكتروني: ibnhazim@cyberia.net.lb







إنَّ الحمدَ لله، نستعينه ونستهديه، ونعوذُ بالله من شرور أنفسنا، ومن سيئات أعمالنا، مَنْ يهده الله فلا مضلّ له، ومن يضلل فلا هادي له.

وأشهد أن لا إله إلا الله وحدَه لا شريك له.

وأشهدُ أنَّ محمداً عبدُهُ ورسولُه.

﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ مَامَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ حَقَّ تُقَالِهِ. وَلَا تَمُوثُنَّ إِلَّا وَأَنتُم مُسْلِمُونَ ﴿ اللَّهِ عَالِمُ اللَّهِ ﴿ اللَّهِ عَمَالُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَى اللّهُ عَلَّا عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَّا عَلَى اللّهُ عَلَّا عَلَّا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَّا عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَّ عَلَّا عَلَا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَل

﴿ يَتَأَيُّهَا اَلنَّاسُ اتَّقُواْ رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِن نَفْسِ وَحِدَةِ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَاءً وَاتَّقُواْ اللَّهَ الَّذِي تَسَآةَ لُونَ بِهِ، وَٱلْأَرْحَامُ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَيْتُكُمْ رَقِيبًا (إِلَيُّ) [النساء: ١].

﴿ يَتَأَيُّهُمَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ وَقُولُوا فَوْلًا سَدِيدًا ۗ ۞ يُصْلِحَ لَكُمْ أَنُوبَكُمْ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ وَمَسُولَهُ وَمَنْ يُطِعِمُ اللَّهُ وَرَسُولَهُ وَالْحَزابِ: ٧٠ ـ ٧١].

أما بعد:

فإنَّ أصدقَ الحديث كلامُ الله، وخيرَ الهدي هدي محمد \_ عَلَيْ مُ الله محمد \_ وشرَّ الأمور محدثاتها، وكلَّ مُحْدَثَةِ بدعةٌ، وكلَّ بدعةٍ ضلالةٌ وكلَّ ضلالةٍ في النار.

فهذه رسالة في «سجود التلاوة» أقدّمها للأخوة الأكارم لتحظى منهم بالاهتمام والتقدير، لنفاستها وغزارة معانيها.

فشيخ الإسلام بأسلوبه الماتع أبرز الحِكَم والمعاني التي استنبطها من الآيات التي فيها سجود التلاوة، مع بيان حكم هذا السجود وكل الأمور المتعلّقة بهذا السجود.

فكانت بحق درة مضيئة في المكتبة الإسلامية، التي لشيخ الإسلام في هذا المجال اليد الطولى.

ولنفاسة هذه الرسالة وغزارة معلوماتها، ولدقة التحقيق فيها أحببت أن أفردها، وأقدمها للنشر، لتعم بها الفائدة، ويكثر بها النفع.

تطرق فيها شيخ الإسلام ابن تيمية ـ رحمه الله ـ إلى مسائل مهمة في باب سجود التلاوة، فأتى فيها بالقول الفصل، والتحقيق الجزل، والرأي السديد، والترجيح المفيد.

#### بيّن فيها رحمه الله تعالى:

- ـ معنى السجود، وأنواعه في القرآن.
- حكم سجود التلاوة، وناقش المخالفين بما لا تجده في مكان آخر.
- ثم بين معاني الآيات، مع بيان وجه ارتباط هذه الآيات بالسجود.
- ثم وضّح ما توجبه هذه الآيات من العمل والفقه.
- ثم بين الأحكام الفقهية التي تتعلق بسجود التلاوة:
  - ـ لا يشرع فيه تحريم.
  - ـ لا يشرع فيه تحليل.
    - ـ لا يشرع فيه تشهد.
  - ـ لا يشرع فيه تكبيران، بل تكبيرة واحدة.
    - ـ هل يشترط له الطهارة؟
  - ـ أيهما أفضل السجود عن قيام أو عن قعود؟
  - ـ ثم بيّن أخيراً حكم من سجد على غير وضوء.

وفي ثنايا هذه الأحكام يستطرد فبين حكم الأضحية، وحكم صلاة الجنازة وأحكامها بأسلوب رصين، وتحقيق مبين.

فرحمه الله تعالى رحمة واسعة، وجزاه الله عن المسلمين خير الجزاء.

وهذه الرسالة مستلّة من مجموع الفتاوى المجلد ٢٣، من ص ١٣٦ إلى ص ١٧٧.

ولقد قمتُ بتحقيق هذه الرسالة قدر الطاقة:

فخرّجت الآيات الواردة فيها.

والأحاديث، ثم بينت حكمها من حيث الصحة والضعف.

والآثار غالباً، ما استطعت إلى ذلك سبيلاً.

وأحلت كلّ مسألة من مسائل الأحكام الفقهية إلى المصادر الفقهية، مع بيان الغريب، والتعليق على بعض المواطن.

ثم وضعت فهرسة لآياته، ولأحاديثه، وآثاره.

فالله أسأل أن يجعل عملي خالصاً لوجهه الكريم.

#### وأن يجعله في ميزان حسناتي يوم ألقاه. والحمد لله رب العالمين

مروكتب أبو عبد الرحمٰن فواز أحمد زمرلي طرابلس - الشام يوم الجمعة الموافق ٢٣ شوال سنة ١٤١٥ هجرية

#### ترجمة موجزة لشيخ الإسلام ابن تيمية

\* ولد شيخ الإسلام ابن تيمية في العاشر من شهر ربيع الأول سنة ٦٦١ ه في حران، وتحوّل به والده من حران إلى دمشق سنة ٦٦٧ ه عند استيلاء التتار على البلاد، فنشأ فيها.

\* كان أبوه وجدّه من كبار العلماء في هذه الحقبة.

\* استطاع شيخ الإسلام ابن تيمية أن يلم بفنون الثقافة في عصره في وقت مبكر، وكان ذا حافظة خارقة، فهو يحفظ كل ما يقع تحت عينيه، وقد حدّثوا في ترجمته بالأعاجيب في ذلك.

\* كان مضرب الأمثال في زهده وترفّعه عن شهوات الدنيا، وكان مترفّعاً عن الحقد، لا ينتقم لنفسه. قال فيه ابن مخلوف قاضي المالكية: ما رأينا مثل ابن تيمية: حرّضنا عليه، فلم نقدر عليه، وقدر علينا فصفح عنّا وحاجج عنّا.

\* أخذ الفقه والأصول عن والده، وسمع من خَلْقِ كثيرين.

\* من تلاميذه الذين كانوا من بعده من أشهر رجال الإسلام: ابن قيم الجوزية، والحافظ ابن كثير، والإمام الذهبي، وغيرهم.

\* تناول شيخ الإسلام علوم عصره بالدرس العميق، ثم بالتأليف والردّ على مخالفيه، ولقد ترك من المؤلفات ما يصل إلى خمسمائة مصنّف.

ومن مؤلفاته: الإيمان، واقتضاء الصراط، والفرقان، وبيان تلبيس الجهمية، ودرء تعارض العقل والنقل، والاستقامة، والحسبة، والسياسة الشرعية.. وغيرها.

\* لقد أثنى على شيخ الإسلام العلماء والأئمة، ولقبوه بشيخ الإسلام، وأفردوا مناقبه بالتصنيف، ولم ينتقص منه إلا مَنْ جهل مقداره وخطره، ومَنْ جهل شيئاً أنكره.

ولقد أنصف العلامة بهاء الدين ابن السبكي حيث يقول لبعض مَنْ ذكر له الكلام في ابن تيمية، فقال: والله يا فلان، ما يبغض ابن تيمية، إلا جاهل أو صاحب هوى!!.

فالجاهل لا يدري ما يقول.

وصاحب الهوى يصده هواه عن الحق بعد معرفته له.

أدخل السجن آخر مرة في شعبان سنة ٧٢٦ هـ واعتقل بالقلعة، ومكث في السجن إلى أن توفّاه الله في ٢٦ من ذي القعدة سنة ٧٢٨ هـ.

وكانت جنازته عظيمة جداً، وأقل ما قيل في عدد مشيعيه خمسون ألفاً، رحمه الله رحمة واسعة وجزاه عن الدين خير ما جازى داعية حق عن دعوته.

#### نص رسالة سجود التلاوة

معانيه وأحكامه تأليف شيخ الإسلام ابن تيمية



## إبسم الله الرحمٰن الرحيم وبه نستعين

إنّ الحمد لله، نستعينه، ونستهديه، ونستغفره، ونتوب إليه، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا. من يهده الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له. وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له. وأشهد أن محمداً عبده ورسوله، وصلى الله عليه وسلم تسليماً](١).

#### قال شيخ الإسلام ('': فصل

في «سجود القرآن» وهو نوعان:

١ \_ خبر عن أهل السجود، ومدح لهم.

٢ ـ أو أمر به، وذم على تركه.

<sup>(</sup>١) هذه المقدمة من زياداتي، وكل العناوين أيضاً فيما سيأتي.

<sup>(</sup>٢) هذه الرسالة مما كتبه شيخ الإسلام بالقلعة.

فالأول: سجدة الأعراف: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ عِندَ رَبِّكَ لَا يَسْتَكُمُرُونَ عَنَّ عِبَادَتِهِ وَيُسَبِّحُونَهُ وَلَهُ يَسْجُدُونَ ﴿ لَا لَيْكَ ﴾ [الأعراف: ٢٠٦] وهذا ذكره بعد الأمر باستماع القرآن والذكر.

وكذك في مريم: ﴿ أُولَئِكَ الَّذِينَ أَغَمَ اللَّهُ عَلَيْهِم مِّنَ النَّبِيِّنَ أَغَمَ اللَّهُ عَلَيْهِم مِّنَ النَّبِيِّنَ مِن ذُرِيَّةِ إِبْرَهِيمَ اللَّهُ عَلَيْهِم مَن فُح وَمِن ذُرِيَّةِ إِبْرَهِيمَ وَإِسْرَهِ بِلَ وَمِمْنَ هَدَيْنَا وَأَجْبَيْنَا إِذَا نُنْلَى عَلَيْهِم مَايَتُ الرَّمْنِينِ خُرُوا الْمَاسِمَةِ عَلَيْهِم مَايَتُ الرَّمْنِينِ خُرُوا المَّاسِمِةُ وَيُكِنَّا ﴾ [مريم: ٥٥] فهؤلاء الأنبياء سجدوا العلم إذا تتلى عليهم آيات الرحمٰن، وأولئك الذين أوتوا العلم

من قبل القرآن إذا يتلى عليهم القرآن يسجدون.

وظاهر هذا سجود مطلق كسجود السحرة، وكقوله: ﴿وَآدُخُلُوا ٱلْبَابُ سُجَّكُ وَقُولُوا حِطَّةٌ ﴾ [البقرة: ٥٨]. وإن كان المراد به الركوع<sup>(١)</sup>، فالسجود هو خضوع له وذلّ له؛ ولهذا يعبّر به عن الخضوع، كما قال الشاعر:

ترى الأُكْمَ فيها سُجَّداً للحوافر(٢)

قال جماعة من أهل اللغة (٣): السجود: التواضع والخضوع، وأنشدوا:

<sup>(</sup>١) انظر زاد المسير ١/ ٨٥.

 <sup>(</sup>۲) هذا البيت من البحر الطويل، وأوله:
 يجمع نصل البُلق في حجراته

ترى الأكم فيها سجّداً للحوافر ذكره في لسان العرب ٢٠٦/٣، والسمين الحلبي في عمدة الحفاظ ١٩٨/٢ في باب (سجد).

<sup>(</sup>٣) أصل السجود: التطامن والتذلل، وجعل ذلك عبارة عن التذلّل لله وعبادته، وهو عام في الإنسان، والحيوانات، والجمادات.

قال في معجم مقاييس اللغة ٣/١٣٣: «السين والجيم والدال: أصل واحد مطرد يدلّ على تطامن وذلّ، يقال: سجد: إذا تطامن، وكلّ ما ذلّ فقد سجد.

#### ساجد المنخر ما يرفعه

خاشع الطرف أصم المسمع

قيل لسهل بن عبد الله (۱): أيسجد القلب؟ قال: نعم، سجدة لا يرفع رأسه منها أبداً.

وفي "سورة الحج» الأولى خبر: ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللّهَ يَسَجُدُ لَهُ مَن فِي السَّمَوَتِ وَمَن فِي الْأَرْضِ وَالشَّمْسُ وَالْقَمْرُ وَالنَّجُومُ وَالِجَبَالُ وَالشَّجُرُ وَالذَّوَابُ وَكَثِيرٌ مِنَ النَّاسِ وَكَثِيرٌ مِنَ النَّاسِ وَكَثِيرٌ حَقَ عَلَيْهِ الْعَدَابُ وَمَن يُهِنِ اللّهُ فَمَا لَهُ مِن مُكْرِمٍ إِنَّ اللّهَ عَلَيْهِ مَا يَشَاهُ ﴾ [الحج: 18].

والثانية: أمر مقرون بالركوع، ولهذا صار فيها نزاع.

وسىجدة الفرقان: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ ٱسْجُدُواْ لِلرَّمْنَنِ قَالُواْ وَمَا الرَّمْنَنُ السَّجُدُ لِمَا تَأْمُرُنَا وَزَادَهُمْ نُفُورًا ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا لَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

قال أبو عمرو: أَسْجَدَ الرجل: إذا طأطأ رأسه وانحني» اه.
 وانظر لسان العرب ٣/ ٢٠٤ ـ ٢٠٦، وبصائر ذوي التمييز ٣/
 ١٨٨ ـ ١٨٩، وعمدة الحفاظ ٢/ ١٩٦ ـ ١٩٨.

<sup>(</sup>۱) هو سهل بن عبد الله بن يونس، شيخ العارفين، أبو محمد التسترى، الزاهد.

له كلمات نافعة، ومواعظ حسنة، وقدم راسخ في الطريق. توفى في المحرم سنة ثلاث وثمانين ومائتين.

انظر السير ١٣٠/١٣ ـ ٣٣٣، وحلية الأولياء ١٨٩/١٠ ـ ١٨٩، وهذرات الذهب ٢/١٨١ ـ ١٨٤.

[الفرقان: ٢٠] خبر مقرون بذم من أمر بالسجود فلم يسجد، ليس هو مدحاً. وكذلك سجدة «النمل»: ﴿وَجَدَتُهَا وَقَوْمَهَا يَسْجُدُونَ لِلشَّيْسِ مِن دُونِ اللَّهِ وَزَيَّنَ لَهُمُ الشَّيْطِنُ أَعْمَلَهُمْ فَصَدَّهُمْ عَنِ السَّبِيلِ فَهُمْ لَا يَهْتَدُونَ (إِنَّ لَهُمُ اللَّهَ يَسْجُدُوا لِلَّهِ الذِي يُخْرِجُ الْخَبْ فِي السَّمَوَتِ وَالأَرْضِ وَيَعْلَمُ مَا تَحْفُونَ وَمَا تُعْلِنُونَ (اللَّهُ اللَّهُ لَا إِلَهَ إِلَا هُو رَبُّ الْعَرْشِ الله لَا المَعْفِيدِ أَلْ الله الله الله الله الله ومَنْ يسجد لغير الله، ولم يسجد لله. ومَنْ يتضمّن ذمّ من يسجد لغير الله، ولم يسجد لله. ومَنْ قرأ: (١) ألا يا اسجدوا. كانت أمراً (٢٠).

<sup>(</sup>١) قرأ الكسائي ويعقوب ورويس: أَلاَ يا اسجدوا ـ بتخفيف اللام، وهمزة مفتوحة ـ.

وقرأ الباقون بتشديد اللام.

انظر النشر ٢/ ٣٣٧، وإتحاف فضلاء البشر ٢/ ٣٢٥ ـ ٣٢٦، وزاد المسير ٦/ ١٦٦.

<sup>(</sup>Y) قال أبو زرعة في حجة القراءات ص ٢٦٥ ـ ٧٧٠: قرأ الكسائي: (فهم لا يهتدون، ألا يا اسجدوا) بتخفيف اللام، و(ألا) تنبيه، وبعدها (يا التي ينادى بها، والابتداء: (اسجدوا) على الأمر بالسجود، فالمعنى: (ألا يا قوم اسجدوا لله، خلافاً عليهم وحمداً لله لمكان ما هداكم، فلم تكونوا مثلهم في الطغنان).

وهذا الكلام يكون منقطعاً مما قبله على أنّ ما قبله تمام، ويكون ما بعده كلاماً معترضاً من غير القصة الماضية: إما من سليمان - على تأويل: (يا هؤلاء اسجدوا)، =

وفي "أَلَمَ تنزيل السجدة»: ﴿إِنَّمَا يُؤْمِنُ بِتَايَنِنَا الَّذِينَ الَّذِينَ الَّذِينَ الَّذِينَ الَّذِينَ الْأَمِلَ ذُكُولًا بِهَا خَرُّواً بِسُجَّدًا وَسَبَحُواً بِحَمَّدِ رَبِيهِمْ وَهُمْ لَا يَسْتَكْمِرُونَ 
شَكَّكِيرُونَ 
السجدة: ١٥] وهذا مِنْ أبلغ الأمر والتخصيص؛ فإنه نفى الإيمان عمن ذكّر بآيات ربه ولم يسجد إذا ذكر بها.

وفي «صَ» خبر عن سجدة داود، وسماها ركوعاً،

فلما كف ذكر (هؤلاء) اتصلت: (يا) بقوله: (اسجدوا) فصار: (يسجدوا) كأنه فعل مضارع إذا أدرجت الكلام..

قال قطرب: المعنى: (ألا يا قوم اسجدوا) فحذفت الأسماء وقامت (يا) مقامها، وكان هذا الحذف في النداء خاصة؛ لأنه موضع حذف التنوين إذا قلت: يا زيد.

وقرأ الباقون: ﴿ أَلَّا يَسْجُدُوا لِلَّهِ ﴾ بالتشديد.

وحجتهم: اختلفوا فيها:

فقال الزجاج: من قرأ بالتشديد، فالمعنى: فصدّهم لئلا يسجدوا.

أي: صدِّهم الشيطان عن سبيل الهدى لئلا يسجدوا.

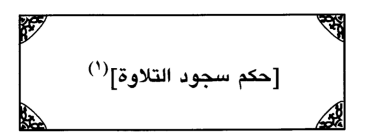
ف: يسجدوا: نصب ب(أن) وعلامة النصب حذف النون.

وقال اليزيدي: المعنى: وزين لهم الشيطان ألا يسجدوا، (فإن) في موضع نصب؛ لأنها بدل من (أعمالهم).

وقال: إذا خففت: (ألا يا اسجدوا) ففيه انقطاع القصة التي كنت فيها، ثم تعود بعد إليها.

وإذا اتصلت القصة بعضها ببعض فذلك أسهل...

وانظر الكشف عن وجوه القراءات ٢/١٥٦ ـ ١٥٩، والموضح في وجوه القراءات وعللها ٢/٩٥٤ ـ ٩٥٥. و «حمّ تنزيل» أمر صريح: ﴿ وَمِنْ ءَايَنِهِ ٱلَّيْلُ وَٱلنّهَالُ وَٱلنّهَالُ وَٱلنّهَالُ وَٱلنّهَالُو وَٱلسّجُدُوا لِلشّمْسِ وَلَا لِلْقَمْرِ وَٱسْجُدُوا لِلشّمْسِ وَلَا لِلْقَمْرِ وَٱسْجُدُوا لِلشّمْسِ وَلَا لِلْقَمْرِ وَٱسْجُدُوا لِللّهِ اللّهِ اللّهَ اللهِ اللهُ اللهُ



فنقول: قد تنازع الناس في وجوب سجود التلاوة:

(١) اختلف العلماء في حكم سجود التلاوة.

١ ـ فذهب سفيان، والأحناف، ورواية عن أحمد إلى القول بالوجوب، وهو القول الذي اعتمده شيخ الإسلام ابن تيمية ـ رحمه الله ـ.

 ٢ ـ وذهب المالكية والشافعية والحنابلة إلى أن سجود التلاوة سنة مؤكدة.

قال في الإنصاف ١٩٣/٢: «وهو سنة، هذا المذهب وعليه الأصحاب. وعنه واجب مطلقاً، اختاره الشيخ تقي الدين، وعنه واجب في الصلاة» اه.

وقال في شرح السنة ٣١٠/٣ ـ ٣١٢ بعد أن ذكر حديث زيد: قرأت على النبي ـ ﷺ: والنجم، فلم يسجد فيها: «قلت: فيه دليل على أنّ سجود التلاوة غير واجب، إذ لو كان واجباً لم يترك النبي ـ ﷺ ـ زيداً حتى يسجد. ثم ذكر حديث عمر ثم قال: وهذا قول الشافعي وأحمد...

وذهب قوم إلى وجوبها على القارىء والمستمع، وقالوا: إنْ سمع وهو على غير وضوء، فإذا توضأ سجد، وهو قول سفيان الثوري، وأصحاب الرأي، وبه قال إسحاق.

وقال عثمان: إنما السجدة على من استمعها.

وكان السائب بن يزيد لا يسجد بسجود القاص.

وقال مالك: ليس على من سمع سجدة من إنسان قرأ بها ليس له بإمام أن يسجد بقراءته، إنما السجدة على الرجل يقرأ على القوم، أو يأتمّون به، فإذا سَجَد سجدوا معه اه.

وقال ابن عبد البر في التمهيد ١٣٢/١٩ ـ ١٣٣: «اختلفوا في وجوب سجود التلاوة:

فقال أبو حنيفة وأصحابه: هو واجب.

وقال مالك، والشافعي، والأوزاعي، والليث: هو مسنون، وليس بواجب.

\_ ثم ذكر حديث عمر \_ ثم قال: «أي شيء أبين من هذا عن عمر، وابن عمر، ولا مخالف لهما من الصحابة فيما علمت، وليس قول من أوجبهما بشيء، والفرائض لا تجب إلا بحجة لا معارض لها. وبالله التوفيق.

وقال الأثرم: سمعت أحمد بن حنبل يسأل عن الرجل يقرأ السجدة في الصلاة فلا يسجد؟.

فقال: جائز أن لا يسجد، وإن كنا نستحب أن يسجد، فإن شاء سجد، واحتج بحديث عمر: ليست علينا إلاّ أن نشاء. قيل له: فإن هؤلاء يشدّدون \_ يعني أصحاب أبي حنيفة؟ \_ فنفض يده، وأنكر ذلك» اهر.

وانظر تنقيح التحقيق ٢/ ٩٥٦ - ٩٥٧، والمبدع ٢٧/٢ -۲۸، والمجموع ٣/ ٥٠٩، وحلية العلماء ٢/ ١٢٢، والاقناع ١/ ١٣٤ \_ ١٣٧، والكافي لابن عبد البر ١/٢٦٢، والشرح الكبير ١/ ٣٧١ ـ ٣٧٢، وفتح الباري ٢/ ٥٥٧ ـ ٥٥٩.

وقيل: لا يجب.

وقيل: يجب إذا قُرئت السجدة في الصلاة، وهو رواية عن أحمد.

والذي يتبين لي أنه واجب؛ فإنّ الآيات التي فيها مدح لا تدلّ بمجردها على الوجوب، لكن آيات الأمر والذم والمطلق منها قد يقال: إنه محمول على الصلاة، كالثانية من الحج، والفرقان، واقرأ، وهذا ضعيف، فكيف وفيها مقرون بالتلاوة كقوله: ﴿إِنَّمَا يُؤْمِنُ بِاَيَنِنَا ٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِرُوا مُهَمّ لا يَسْتَكَبّرُونَ اللهُ وَاللهُ وَهُمْ لا يَسْتَكَبّرُونَ اللهُ وَاللهُ اللهِ عَلْم اللهُ اللهِ عَمْ لا يَسْتَكَبّرُونَ اللهِ عَمْ لا يخر السجدة: ١٥]؟ فهذا نفي للإيمان بالآيات عمن لا يخر ساجداً إذا ذكر بها. وإذا كان سامعاً لها، فقد ذكر بها.

وكذلك "سورة الانشقاق": ﴿فَمَا لَمُمْ لَا يُوْمِنُونَ ۚ الْآنِ اللهُ وَإِذَا قُرِئَ عَلَيْهِمُ ٱلْقُرْءَانُ لَا يَسْجُدُونَ ۗ الآنِ ﴾ [الانشقاق: ٢٠ - ٢١]. وهذا ذم لمن لا يسجد إذا قرىء عليه السقرآن كسقسوله: ﴿فَمَا لَمُمْ عَنِ ٱلتَذَكِرَةِ مُعْرِضِينَ ﴿نَى السّفِرَةِ وَمُعْرِضِينَ ﴿نَا اللّهِ وَٱلرَّسُولُ يَدْعُوكُمُ السمدشر: ٤٩] ﴿وَمَا لَكُمْ لَا نُوْمِنُونَ بِاللّهِ وَٱلرَّسُولُ يَدْعُوكُمُ السمدشر: ٨]. ﴿فَالِ هَوُلَا الْقَوْمِ لَا لِنُومِنُوا بِرَيّكُمُ ﴾ [السحديد: ٨]. ﴿فَالِ هَوُلَا الْقَوْمِ لَا يَكُونُونَ يَقَعْمُونَ حَدِيثًا ﴾ [النساء: ٧٨]. وكذلك "سورة يكادُونَ يَقَعْمُونَ وَلَا الله عَلَى الله وَاعْبُدُوا الله وَاعْبُدُوا ﴾ [النجم: ٥٩] أمر بالغاً عقب ذكر الحديث الذي [النجم: ٥٩ - ٢٢] أمر بالغاً عقب ذكر الحديث الذي

هو القرآن يقتضي أنّ سماعه سبب الأمر بالسجود، لكن السجود المأمور به عند سماع القرآن كما أنه ليس مختصاً بسجود الصلاة، فليس هو مختصاً بسجود التلاوة، فمن ظنّ هذا أو هذا فقد غلط، بل هو متناول لهما جميعاً، كما بيّنه الرسول علي الله الله المسول علي الله المسول علي الله المسول علي الله المسول ال

فالسنة تفسر القرآن وتبينه وتدلّ عليه، فالسجود عند سماع آية سماع آية السجدة هو سجود مجرد عند سماع آية السجدة، سواء تليت مع سائر القرآن، أو وحدها، ليس هو سجوداً عند تلاوة مطلق القرآن، فهو سجود عند جنس القرآن، وعند خصوص الأمر بالسجود، فالأمر يتناوله وهو ـ أيضاً ـ متناول لسجود القرآن ـ أيضاً ـ وهو أبلغ؛ فإنّه سبحانه وتعالى قال: ﴿إِنّهَا يُؤْمِنُ بِعَايَتِنَا الَّذِينَ إِنَا اللّهِ وَهُمْ لَا يَشَكَرُونَ اللّهُ وَهُمْ لَا السجدة: ١٥] فهذا الكلام يقتضي يَسْتَكَرُونَ اللّه الله الله وهو لا يستكبر.

ومعلوم أنّ قوله: ﴿ بِنَايَلِنَا ﴾ [السجدة: 10] ليس يعني بها آيات السجود فقط، بل جميع القرآن، فلا بدّ أن يكون إذا ذكّر بجميع آيات القرآن يخرّ ساجداً، وهذا حال المصلي، فإنه يذكر بآيات الله بقراءة الإمام، والإمام يذكر بقراءة نفسه، فلا يكونون مؤمنين حتى

يخروا سجّداً، وهو سجودهم في الصلاة، وهو سجود مرتب ينتقلون أولاً إلى الركوع، ثم إلى السجود، والسجود مثنى كما بينه الرسول - الهي ليب ليبتمع فيه خروران: خرور من قيام وهو السجدة الأولى، وخرور من قعود، وهو السجدة الثانية. وهذا مما يستدل به على وجوب قعدة الفصل، والطمأنينة فيها، كما مضت به السنة؛ فإنّ الخرور ساجداً لا يكون إلا من قعود أو قيام. وإذا فصل بين السجدتين كحد السيف، أو كان إلى القعود أقرب، لم يكن هذا خروراً.

ولكن الذي جوزه ظنّ أنّ السجود يحصل بوضع الرأس على الأرض، كيف ما كان. وليس كذلك، بل هو مأمور به، كما قال: ﴿إِذَا ذُكِرُواْ بِهَا خَرُواْ سُجَدًا﴾ مأمور به، كما ذكره في هذه الآية، ونفس الخرور على الذقن عبادة كما ذكره في هذه الآية، ونفس الخرور على الذقن عبادة مقصودة كما أنّ وضع الجبهة على الأرض عبادة مقصودة. يدلّ على ذلك قوله تعالى: ﴿إِنَّ الّذِينَ أُوتُواْ الْعِلْمَ مِن قَبْلِمِهِ إِنَّ اللّذِينَ أُوتُواْ الْعِلْمَ مِن قَبْلِمِهِ إِنَّ اللّذِينَ أُوتُواْ الْعِلْمَ مِن قَبْلِمِهِ إِنَّ اللّذِينَ أُوتُواْ الْعِلْمَ مِن قَبْلِمِهُ إِنَّا إِن كَانَ عَلَيْمٍ عَيْرُونَ لِلْأَذْقَانِ سُجَدًا اللّذِينَ وَيَقُولُونَ سُبْحَن رَبِّنا إِن كَانَ وَعَدُ رَبّنا لَمْفَعُولًا لِللّهِ وَيَخِرُونَ لِلْأَذْقَانِ يَبْكُونَ وَيَزِيدُهُمْ خُشُوعًا وَعَدُ رَبّنا لَمْفَعُولًا لِللّهِ وَيَخِرُونَ لِلْأَذْقَانِ يَبْكُونَ وَيَزِيدُهُمْ خُشُوعًا وَعَدُ رَبّنا لَمْفَعُولًا لِلللّهِ وَعَنْ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ عليها يبكون.

فتبيّن أنّ نفس الخرور على الذقن عبادة مقصودة، يحبُّها الله، وليس المراد بالخرور إلصاق الذقن بالأرض. كما تلصق الجبهة، والخرور على الذقن هو مبدأ الركوع، والسجود منتهاه، فإنّ الساجد يسجد على جبهته لا على ذقنه، لكنه يخرّ عي ذقنه، والذقن آخر حدّ الوجه، وهو أسفل شيء منه، وأقربه إلى الأرض. فالذي يخرّ على ذقنه يخرّ وجهه ورأسه خضوعاً لله. ومن حينئذٍ قد شرع في السجود، فكما أنّ وَضْعَ الجبهة هو آخر السجود، فالخرور على الذقن أول السجود، وتمام الخرور أن يكون من قيام أو قعود، وقد روى عن ابن عباس ﴿ وَيَخِرُونَ لِلْأَذْقَانِ ﴾ [الإسراء: ١٠٧] أي: للوجوه(١١). قال الزجاج: الذي يخرّ وهو قائم إنما يخرّ لوجهه، والذقن مجتمع اللحيين، وهو غضروف أعضاء الوجه. إذا ابتدأ يخر فأقرب الأشياء من وجهه إلى الأرض الذقن.

وقال ابن الأنباري: أول ما يلقى الأرض من الذي

<sup>(</sup>١) هو قول ابن عباس، وقتادة.

وقال آخرون: عنى بذلك اللحي. وهو قول الحسن.

انظر تفسير الطبري ٨/١٦٣ - ١٦٤، وتفسير البغوي ٣/ ١٤١، وروح المعاني ٨/١٨٩، وبحر العلوم ٢/٢٨٧، والمحرر الوجيز ٣/ ٤٩١، والبحر المحيط ٦/٨٨ - ٨٩.

يخرّ قبل أن يصوّب جبهته ذقنه، فلذلك قال: ﴿ لِلْأَذْفَانِ ﴾ [الإسراء: ١٠٧].

ويجوز أن يكون المعنى يخرّون للوجوه، فاكتفى بالذقن من الوجه، كما يكتفى بالبعض من الكلّ، وبالنوع من الجنس (١).

قلت: والذي يخرّ على الذقن لا يسجد على الذقن، فليس الذقن من أعضاء السجود، بل أعضاء السجود سبعة، كما قال النبي على المرت أن أسجد على سبعة أعضاء: الجبهة ـ وأشار بيده إلى الأنف ـ، واليدين، والركبتين، والقدمين» (٢). ولو سجد على ذقنه

<sup>(</sup>۱) قال في البحر المحيط ۸۸/٦: "والخرور: هو السقوط بسرعة، ومنه: ﴿فخر عليهم السقف﴾، والسجود: وهو وضع الجبهة على الأرض، وهو غاية الخرور ونهاية الخضوع، وأول ما يلقى حالة السجود الذقن.

أو عبّر عن الوجوه بالأذقان، كما يعبّر عن كل شيء ببعض ما يلاقيه.

وقيل: أريد حقيقة الأذقان، لأنّ ذلك غاية التواضع، وكان سجودهم كذلك اه وانظر البحر المحيط ١٨٩/٨.

 <sup>(</sup>۲) رواه البخاري (۸۱۲)، ومسلم (٤٩٠) والنسائي ۲/۸۲۰ ـ
 ۲۱، والدارمي (۱۳۱۹)، وابن ماجه (۸۸٤)، وأحمد ۱/ ۲۹۲ ـ ۳۰۰، والحميدي (٤٩٤)، وابن خزيمة (۳۳۰ ـ ۲۹۳)، وابن حبان (۱۹۲۰)، والبيهقي في سننه ۲/۳۲، =

ارتفعت جبهته، والجمع بينهما متعذر، أو متعسر؛ لأن الأنف بينهما وهو ناتىء، يمنع إلصاقهما معاً بالأرض في حال واحدة، فالساجد يخر على ذقنه، ويسجد على جبهته. فهذا خرور السجود. ثم قال: ﴿وَيَخِرُونَ لِللَّاذَقَانِ يَبْكُونَ ﴾ [الإسراء: ١٠٩] فهذا خرور البكاء، قد يكون معه سجود، وقد لا يكون.

فَالأُول: كَـقَـولـه: ﴿إِنَا نُنْلَىٰ عَلَيْهِمْ ءَايَنتُ ٱلرَّحْمَٰنِ خَرُّواً شُجَّدًا وَثَكِيًّا ﴾ [مريم: ٥٨] فهذا خرور وسجود وبكاء.

والشاني: كقوله: ﴿وَيَخِرُونَ لِلْأَذَقَانِ يَبَكُونَ ﴾ [الإسراء: ١٠٩] فقد يبكي الباكي من خشية الله مع خضوعه بخروره، وإن لم يصل إلى حدّ السجود وهذا عبادة أيضاً؛ لما فيه من الخرور لله، والبكاء له. وكلاهما عبادة لله؛ فإنّ بكاء الباكي لله، كالذي يبكي من خشية الله، من أفضل العبادات. وقد روي: «عينان لا تمسهما النار: عين باتت تحرس في سبيل الله، وعين يخرج منها مثل رأس الذباب من خشية الله»(١).

<sup>=</sup> والبغوي (٦٤٤ ـ ٦٤٥) من طريق عبد الله بن طاوس، عن أبيه، عن ابن عباس ـ رضي الله عنهما ـ، وله طرق أخرى انظر تخريجها في تخريجنا لسنن ابن ماجه.

<sup>(</sup>١) رواه أبو يعلى (٧٣٤٦)، وأبو نعيم في الحلية ١١٩/٠=

\_\_\_\_\_

قلت: سنده ضعيف، فيه: شبيب بن بشر البجلي: قال أبو قلت: سنده ضعيف، فيه: شبيب بن بشر البجلي: قال أبو حاتم: لين الحديث حديث الشيوخ. انظر الجرح ١/ ٢٥٧، والتاريخ الكبير ٢/ ٢٣١/ ٢٣١ وقد أشار ابن عدي إلى خلاف فيه. فقال: ثناه عبد الله بن ميمون وعلي بن إبراهيم بن الهيثم، قالا: ثنا الحسن بن عرفة، ثنا زافر بن سليمان، عن إسرائيل، عن شبيب بن بشير، عن النبي عليه نحوه» اه.

وابن عدي في الكامل ٣/ ٢٣٣، والبخاري في التاريخ الكبير

وله طرق أخرى:

فقد رواه من طريق هلال أبي ظلال القسملي، عن أنس: العقيلي في الضعفاء ٢٤٤٦.

وهلال: ليس بشيء، كما قال ابن معين.

وقال العقيلي عن أنس: عنده مناكير.

ـ ورواه من طريق قتادة، عن أنس:

الخطيب في تاريخ بغداد ٢/٣٦٠.

وفي سنده من لم أهتد لترجمته.

ـ ورواه من طريق خلاد، عن أنس:

القضاعي في مسند الشهاب (٣٢١) ٢١٢/١.

قلت: سنده ضعیف، فیه:

١ ـ يحيى بن المتوكل: ضعيف، انظر التهذيب ٢٧٠/١١ ـ ٢٧١.
 ٢ ـ خلاد، عن أنس: لعله خلاد بن خالد من بني النجار،
 روى عن أنس، كما في الجرح والتعديل ٢/١/١٣ وسكت عنه، إن لم يكن في السند تصحيف.

وفي الصحيحين عن النبي - الله قال: «سبعة يظلّهم الله في ظلّه يوم لا ظلّ إلا ظلّه: إمام عادل، وشاب نشأ في عبادة الله، ورجلان تحابا في الله، اجتمعا على ذلك وتفرقا عليه، ورجل ذكر الله خالياً ففاضت عيناه، ورجل قلبه معلق بالمسجد، إذا خرج منه حتى يعود إليه، ورجل تصدق بصدقة فأخفاها حتى لا تعلم شماله ما تنفق يمينه، ورجل دعته امرأة ذات حسب وجمال، فقال: إني أخاف الله رب العالمين (()).

وفي الباب ـ

١ - عن ابن عباس: رواه الترمذي (١٦٣٩)، وأبو نعيم في الحلية ٥/٢٠٩، والبيهقي في الشعب (٧٩٦) (٤٨٨/١) وسنده ضعيف فيه:

عطاء بن أبي مسلم الخراساني: صدوق، يهم كثيراً، ويرسل، ويدلس. انظر التهذيب ٧/ ٢١٢ ـ ٢١٥، والكاشف ٢/ ٢٣٣، والتقريب ٢/ ٢٣.

٢ ـ عن العباس بن عبد المطلب: رواه القضاعي في مسنده
 ٣٢٠).

وفي سنده: عثمان بن عطاء: متروك، كما في المجمع ٥/٢٨٨. وفي الباب أيضاً عن أبي هريرة، وأبي ريحانة، والفضل بن عباس، وأبي عمران وغيرهم، يرتقي الحديث بها لدرجة الصحيح لغيره. والله أعلم.

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (٦٦٠ ـ ٦٤٧٣ ـ ٦٤٧٩)، ومسلم (۱۰۳۱)، والترمذي (۲۳۹۱)، والنسائي ۲۲۲/۸ ـ ۲۲۳،=

فذكر - وَاللّهِ عَلَى السّبعة، إذ كلّ منهم كمل العبادة التي قام بها. وقد صنف مصنف في نعتهم سماه: «اللمعة في أوصاف السبعة». فالإمام العادل: كمل ما يجب من الإمارة، والشاب الناشىء في عبادة الله كمل ما يجب من عبادة الله، والذي قلبه معلق بالمساجد كمل عمارة المساجد بالصلوات الخمس، لقوله: ﴿إِنَّمَا كَمَلُ مَسْنَجِدَ اللّهِ مَنْ ءَامَنَ بِاللّهِ ﴾ [الـتـوبـة: ١٨]. والعفيف: كمل الخوف من الله، والمتصدّق: كمل الصدقة لله؛ والباكي: كمل الإخلاص.

وأما قوله عن داود عليه السلام: ﴿ وَخَرَّ رَاكِعًا وَأَنَابَ ﴾ [ص: ٢٤] لا ريب أنه سجد، كما ثبت بالسنة، وإجماع المسلمين أنه سجد لله، والله سبحانه مدحه بكونه خر راكعاً، وهذا أول السجود، وهو خروره فذكر سبحانه أول فعله وهو خروره راكعاً، ليبين أنّ هذا عبادة مقصودة، وإن كان هذا الخرور كان ليسجد. كما أثنى على النبيين بأنهم

<sup>=</sup> ومالك في الموطأ (١٤) ٢/ ٩٥٢ ـ ٩٥٣، وأحمد ٢/ ٤٣٩، وابن والطيالسي (٢٤٦٢)، وابن منده في التوحيد (٦٥٣)، وابن الأعرابي في معجمه ٢٠٠١ ـ ٣٤٠، وابن المبارك في الزهد (١٣٤٢)، وابن حبان (٢٤٤١)، وابن خزيمة (٣٥٨)، والبيهقي ٣/ ٦٥ ـ ٦٦ و٤/ ١٩٠، وفي الأسماء والصفات ٢/ ١٠٩ ـ ١٠٠.

فإنّ الخرور انخفاض الوجه والرأس، وهو أعلى ما في الإنسان وأفضله، وهو قد خلق رفيعاً منتصباً، فإذا خفضه ـ لاسيما ـ بالسجود كان ذلك غاية ذله؛ ولهذا لم يصلح السجود إلاّ لله، فمن سجد لغيره فهو مشرك، ومَنْ لم يسجد له فهو مستكبر عن عبادته، وكلاهما كافر من أهل النار. قال تعالى: ﴿وَقَالَ رَبُّكُمُ اَدْعُونِيَ كَافَر مِن أَهِل النار. قال تعالى: ﴿وَقَالَ رَبُّكُمُ اَدْعُونِيَ السّيَحِبِ لَكُمْ إِنَّ الَّذِيكَ يَسَتَكُمُرُونَ عَنْ عِبَادَقِ سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ دَاخِرِينَ إِنَّ الَّذِيكَ يَسَتَكُمُرُونَ عَنْ عِبَادَقِ سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ دَاخِرِينَ إِنَّ اللَّذِيكَ يَسَتَكُمُرُونَ عَنْ عِبَادَقِ سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ دَاخِرِينَ إِنَّ اللَّذِيكَ اللَّهُ اللهِ اللَّذِي خَلَقَهُنَ إِن اللَّهُ مِن وَاللَّهُ اللهِ اللَّذِي خَلَقَهُنَ إِن اللَّهُ مِن دُونِ اللهِ قَصَة بلقيس: ﴿ وَجَدَتُهَا وَقَوْمَهَا يَسْجُدُونَ لِلشَّنِينِ مِن دُونِ اللهِ قصة بلقيس: ﴿ وَجَدَتُهَا وَقَوْمَهَا يَسْجُدُونَ لِلشَّنِينِ مِن دُونِ اللهِ قصة بلقيس: ﴿ وَجَدَتُهَا وَقَوْمَهَا يَسْجُدُونَ لِلشَّنِينَ مِن دُونِ اللهِ قصة بلقيس: ﴿ وَجَدَتُهَا وَقَوْمَهَا يَسْجُدُونَ لِلشَّنِينِ مِن دُونِ اللهِ قَصة بلقيس: ﴿ وَجَدَتُهَا وَقَوْمَهَا يَسْجُدُونَ لِلشَّنِينَ مِن دُونِ اللهِ قَصة بلقيس: ﴿ وَجَدَتُهَا وَقَوْمَهَا يَسْجُدُونَ لِلشَّنِينِ مِن دُونِ اللهِ اللهَ قَالَ في

وقوله: ﴿وَاسْجُدُواْ لِلّهِ الّذِى خَلَقَهُنَ ﴾ [فصلت: ٣٧] دلالة على أنّ السجود للخالق لا للمخلوق، وإن عظم قدره؛ بل لمن خلقه. وهذا لمن يقصد عبادته وحده. كما قال: ﴿ إِن كُنتُمْ إِيّاهُ نَعْبُدُونَ ﴾ [فصلت: ٣٧] لا يصلح له أن يسجد لهذه المخلوقات، قال تعالى: ﴿ وَهُمْ لَا يَسْعَمُونَ ﴾ [فصلت: ٣٨] فإنة وكالنّبَار وَهُمْ لَا يَسْعَمُونَ ﴾ [فصلت: ٣٨] فإنه قد علم سبحانه أنّ في بني آدم مَنْ يستكبر عن السجود له فقال: الذين هم أعظم من هؤلاء لا يستكبرون عن عبادة ربهم، بل يسبّحون له بالليل والنهار ولا يحصل لهم سامة ولا ملالة؛ بخلاف الآدميين، فوصفهم هنا بالتسبيح السجود جميعاً في قوله: ﴿ إِنّ اللّهِ وَصفهم بالتسبيح والسجود جميعاً في قوله: ﴿ إِنّ اللّهِ وَسُفهم بالتسبيح والسجود جميعاً في قوله: ﴿ إِنّ اللّهِ عَنْ عِنَادَيْهِ وَلُهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ مَنْ عِنَدَ رَبِّكُ لَا يَسْتَكُمُ وَنَ عَنَ عِنَادَيْهِ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ مَنْ عِنَدَ رَبِّكُ لَا يَسْتَكُمُ وَلَهُ وَلَا لَا لَهُ وَلَا عَلَهُ وَلَهُ وَلَا عَلَيْ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَلْهُ وَلَهُ وَلَا فَا فَلَا قَالَ

يَسْجُدُونَ ﴿ لَنَكُ ﴾ [الأعراف: ٢٠٦] وهم يصفون له صفوفًا، كما قالوا: ﴿ وَإِنَّا لَنَحْنُ الصَّافُونَ الشَّا وَإِنَّا لَنَحْنُ الصَّافُونَ الشَّا وَإِنَّا لَنَحْنُ الصَّافُونَ الشَّا وَإِنَّا لَنَحْنُ الصَّافُونَ اللَّهُ ﴾ [الصافات: ١٦٥\_ ١٦٦].

وفي الصحيح عن النبي على الله عنه قال: «ألا تصفون كما تصف الملائكة عند ربها؟

قالوا: وكيف تصف الملائكة عند ربها؟

قال: «يسدون الأول فالأول، ويتراضون في الصف»(١).

<sup>(</sup>۱) رواه من حدیث جابر بن سمرة: مسلم (٤٣٠)، وأبو داود (٢٦١)، وابن ماجه (٩٩٢)، والنسائي في المجتبى ٢/٩٢، وفي الكبرى (١١٤٣٤)، وأحمد ١٠١٥ - ١٠٦، وأبو عوانة ٢/٣٩، وعبد الرزاق (٢٤٣٢)، وأبو يعلى (٧٤٧٤ - ٢١٥٥)، وابن حبان (١١٤٥ - ٢١٥١)، وابن حبان (١١٥٥ - ٢١٦٢)، والطبراني في الكبير (١٨١٠ - إلى - ١٨١١)، والبغوي في شرح السنة (٨٠٩)، وفي تفسيره ٢٢٠٤.

### فصل [آیات الله توجب فهمها، وعبادة الله]

فآياته سبحانه توجب شيئين:

أحدهما: فهمها وتدبّرها، ليعلم ما تضمّنته.

والثاني: عبادته، والخضوع له إذا سمعت، فتلاوته إياها وسماعها يوجب هذا وهذا، فلو سمعها السامع ولم يفهمها كان مذموماً، ولو فهمها ولم يعمل بما فيها كان مذموماً، بل لا بدّ لكلّ أحد عند سماعها من فهمها والعمل بها. كما أنه لا بدّ لكلّ أحد من استماعها، فالمعرض عن استماعها كافر، والذي لا يفهم ما أمر به فيها كافر، والذي يعلم ما أمر به فلا يقرّ بوجوبه وبفعله كافر، وهو سبحانه يذم الكفار بهذا، وهذا. وهذا كقوله: ﴿فَمَا هُمْ عَنِ التَّذِكَرَةِ مُعْرِضِينَ ﴿نَى كَانَهُمُ مَنَ التَّذِكَرَةِ مُعْرِضِينَ ﴿نَى كَانَهُمُ اللهُ لَا اللهُ اللهُ عَنِ التَّذِكَرَةِ مُعْرِضِينَ ﴿نَى كَانَهُمُ فَهُمُ مَنَ التَّذِيرَا فَاعْرَضَ النَّ عُرَبِيًا لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ ﴿ السَمْعُولُ لِمَنْ اللهُ مَنْ اللهُ عَرَبِيًا لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ ﴿ السَمْعُولُ لِمَنْ اللهُ اللهُ عَرَبِيًا لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ ﴿ السَمْعُونُ اللهِ اللهُ عَرَبِيًا لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ ﴿ السَمْعُولُ المِنْ اللهُ وَنَذِيرًا فَاعْرَضَ الصَّامُ اللهُ اللهُ عَرَبِيًا لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ ﴿ اللهُ اللهُ مَنْ التَعْرَضَ الصَّامِ اللهُ اللهُ عَرَبِيًا لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ ﴿ اللهُ اللهُ وَنَذِيرًا فَاعْرَضَ الصَّامُ اللهُ اللهُ مَنْ التَّا عَرَبِيًا لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ ﴿ اللهُ الل

وقال فيمن لم يفهمها ويتدبرها: ﴿ وَلَوْ عَلِمَ اللّهُ فِيهِمُ اللّهُ فِيهِمُ اللّهُ فِيهِمُ اللّهُ فِيهِمُ الْمَعْهُمُ اللّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

قال ابن قتيبة (١٠): لم يتغافلوا عنها، فكأنهم صمّ لم يسمعوها، عمي (٢) لم يروها.

وقال غيره من أهل اللغة (٣): لم يثبتوا على حالتهم

<sup>(</sup>۱) في مشكل القرآن ص ۲۲ بمعناه: إذا قرىء عليهم القرآن ذكروا آخرتهم ومعادهم، ولم يتغافلوا حتى يكونوا بمنزلة من لا يسمع ولا يبصر. وانظر حاشية الصاوي ١٦٦/٣.

<sup>(</sup>٢) في المطبوعة: عمن، والتصحيح من زاد المسير ٦/١١٠.

<sup>(</sup>٣) قال في روح المعاني ١٠/ ٥٢ (أي: أكبّوا عليها سامعين بآذان واعية، مبصرين بعيون راعية، فالنفي متوجّه إلى القيد على ما هو الأكثر في لسان العرب.

وفي التعبير بما ذكر دون: أكبّوا عليها سامعين مبصرين ونحوه: تعريض لما عليه الكفرة والمنافقون إذا ذكروا بآيات ربهم.

والخرور: السقوط على غير نظام وترتيب، وفي التعبير به=

الأولى (۱) ، كأنهم لم يسمعوا ، ولم يروا ، وإن لم يكونوا خرّوا حقيقة . تقول العرب : شتمت فلاناً فقام يبكي ، وقعد يندب ، وأقبل يعتذر ، وظل يتحيّر (٢) وإن لم يكن قام ، ولا قعد (٩) .

قلت: في ذكره سبحانه لفظ الخرور دون غيره حكمة (٤)، فإنهم لو خرّوا وكانوا صماً وعمياناً لم يكن ذلك ممدوحاً، بل معيباً. فكيف إذا كانوا صماً وعمياناً بلا خرور؟!.

فلا بد من شيئين: من الخرور، والسجود. ولا بدّ من السمع والبصر لما في آياته من النور والهدى والبيان. وكذلك لما شرعت الصلاة شرع فيها القراءة في القيام، ثم الركوع، والسجود.

مبالغة في تأثير التذكير بهم» اه. وانظر تفسير أبي السعود ٦/
 ٢٣٠، وتفسير السراج المنير ٣/ ٦٧٦ ـ ٦٧٧.

<sup>(</sup>۱) في المطبوعة: لم يبقوا على حالهم الأولى، والمثبت من زاد المسير ١١٠/٦.

<sup>(</sup>٢) في المطبوعة: يفتخر، والتصويب من زاد المسير ٦/١١٠.

<sup>(</sup>٣) هذا الكلام من قوله: قال ابن قتيبة، إلى قوله: ولا قعد: منقول بحروفه من زاد المسير لابن الجوزي ١١٠/٦.

<sup>(</sup>٤) الخرور: السقوط من علو يكون معه صوت غالباً. انظر عمدة الحفاظ ١/ ٥٧٣، ولسان العرب ٣/ ٢٣٤ ـ ٧٣٥.

فأول ما أنزل الله من القرآن: ﴿ أَقَرَا إِلَّهِ رَبِكَ ٱلَذِى خَلَقَ اللهِ مَن القرآن: ﴿ أَقَرَا بِالقرآءة، وختمها بالأمر بالسجود، فقال: ﴿ وَاسْجُدُ وَاقْتَرِب ﴾ [العلق: 1] فقوله بعالى: ﴿ إِنَّمَا يُؤْمِنُ بِاَيْكِنَا ٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِرُواْ بِهَا خَرُواْ سُجَدًا وَسَبَحُواْ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ ﴾ [السجدة: 10] يدل على أن التذكير بها كقراءتها في الصلاة موجب للسجود والتسبيح، وأنه من لم يكن إذا ذكر بها يخر ساجداً، ويسبح بحمد ربّه، فليس بمؤمن، وهذا متناول الآيات التي ليس فيها سجود، وهي جمهور آيات القرآن، ففي القرآن أكثر من ستة آلاف آية، وأما آيات السجدة فبضع عشرة آية.

وقوله: ﴿ ذُكِرُوا بِهَا ﴾ [السجدة: 10] يتناول جميع الآيات، فالتذكير بها جميعها موجب للتسبيح والسجود، وهذا مما يستدل به على وجوب التسبيح والسجود. وعلى هذا تدلّ عامة أدلة الشريعة من الكتاب والسنة تدلّ على وجوب جنس التسبيح، فمن لم يسبّح في السجود فقد عصى الله ورسوله، وإذا أتى بنوع من أنواع التسبيح المشروع أجزأه.

وللفقهاء في هذه المسألة ثلاثة أقوال(١).

<sup>(</sup>١) التسبيح في الركوع والسجود مشروع، وبه قال الشافعيوأصحاب الرأي.

قيل: لا يجب ذكر بحال.

وقيل: يجب وبتعين قوله: «سبحان ربي الأعلى» لا يجزىء غيره.

وقيل: يجب جنس التسبيح، وإن كان هذا النوع أفضل من غيره لأنه أمر به أن يجعل في السجود. وقد ثبت عن النبي - المنها عن الصحيح أنواع أخر. وقوله: «اجعلوها في سجودكم» (١) فيه كلام ليس هذا

<sup>=</sup> وقال مالك: ليس عندنا في الركوع والسجود شيء محدود، وقد سمعت أن التسبيح في الركوع والسجود. انظر الشرح الكبير 1/ ٢٨٢ و1/ ٢٩٠.

وقال البغوي في شرح السنة ٢/ ١٠٣: «اختلف أهل العلم في وجوب التسبيح في الركوع والسجود، فذهب الحسن إلى إيجابه، وبه قال أحمد وإسحاق.

فأما عامة الفقهاء على أنه سنة لا تفسد الصلاة بتركه" اه.

<sup>(</sup>۱) رواه أبو داود (۸۶۹)، وابن ماجه (۸۸۷)، والدارمي (۱۳۰۰)، وأحمد ١٥٠٤، والطيالسي (۱۳۰۰)، وابن خزيمة (۲۰۰ ـ ۲۷۰)، والطحاوي في شرح المعاني ١/ ٢٥٥، والحاكم ١/ ٢٧٥ و٢/ ٤٧٧، وابن حبان في صحيحه (۱۸۹۸)، والطبراني في الكبير (۷۹۰ ـ ۷۹۱)/۱۱، والبيهقي ۸٦/۲.

قلت: سنده ضعیف فیه:

إياس بن عامر: قال العجلي: لا بأس به. وذكره ابن حبان في الثقات، وصحح له ابن خزيمة.

فإذا كان يدعى بجميع أسمائه الحسنى، وبأي اسم دعاه، فقد دعا الذي له الأسماء الحسنى، وهو يسبّح بجميع أسمائه الحسنى، وبأيّ اسم سبّح فقد سبّح الذي له الأسماء الحسنى، ولكن قد يكون بعض الأسماء أفضل من بعض. وبسط هذا له موضع آخر.

والمقصود هنا: أنّ الأمر بالسجود تابع لقراءة القرآن كله، كما في هذه الآية. وفي قوله تعالى: ﴿فَمَا لَهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ﴿فَهَا وَإِذَا قُرِئَ عَلَيْهِمُ ٱلْقُرْءَانُ لَا يَسَجُدُونَ ﴿ ﴿فَهَا هَمْ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الله القرآن، وأنه من قرىء عليه القرآن فهو مأمور بالسجود، والمصلي قد

<sup>=</sup> وقال الذهبي: ليس بالمعروف.

انظر الثقات للعجلي ص ٧٥، والثقات لابن حبان ٢٣/٤ - ٥٥، وتلخيص المستدرك ١/ ٢٢٥، وتهذيب التهذيب ١/ ٣٨٩، والتقريب ٥١/١٨.

قرىء عليه القرآن، وذلك سبب للأمر بالسجود، فلهذا يسمع القرآن ويسجد الإمام والمنفرد يسمع قراءة نفسه وهو يقرأ على نفسه القرآن. وقد يقال: لا يصلون؛ لكن قوله: ﴿خَرُواْ سُجَدًا ﴾ [مريم: ٥٨] صريح في السجود المعروف، لاقترانه بلفظ الخرور. وأما هذه الآية ففيها نسزاع، قال أبو الفرج(١): ﴿وَإِذَا قُرِئَ عَلَيْهِمُ ٱلْقُرْءَانُ لَا يَسْجُدُونَ ﴾ [الانشقاق: ٢١] فيه قولان:

أحدهما: لا يصلون، قاله عطاء، وابن السائب(٢).

والثاني: لا يخضعون له، ولا يستكينون له، قاله ابن جرير (۳)، واختاره القاضي أبو يعلى. قال: واحتج بها قوم على وجوب سجود التلاوة، وليس فيها دلالة على ذلك، وإنما المعنى لا يخشعون، ألا ترى أنه أضاف السجود إلى جميع القرآن، والسجود يختص بمواضع منه.

قلت: القول الأول هو الذي يذكره كثير من

<sup>(</sup>١) انظر زاد المسير ٩/ ٦٨ \_ ٦٩.

<sup>(</sup>۲) وروي عن مقاتل والكلبي، انظر تفسير البغوي ٤٦٥/٤ والسراج المنير ٤/٨٠٥.

<sup>(</sup>٣) انظر جامع البيان ١٦/١٢ قال: «يقول تعالى ذكره: (وإذا قرىء عليهم كتاب ربهم لا يخضعون ولا يستكينون)» اه.

المفسرين، لا يذكرون غيره: كالثعلبي، والبغوي، وحكوه عن مقاتل، والكلبي وهو المنقول عن مفسري السلف، وعليه عامة العلماء(١).

وأما القول الثاني: فما علمت أحداً نقله عن أحد من السلف (٢)، والذين قالوه إنما قالوه لما رأوا أنه لا يجب على كلّ مَنْ سمع شيئاً من القرآن أن يسجد، فأرادوا أن يفسروا الآية بمعنى يجب في كلّ حال.

(١) انظر تفسير البغوي ٤/٥٠٤، وتفسير ابن كثير ٤٩١/٤.

(٢) عزاه في روح المعاني ١٠٦/١٥ لقتادة. قال: «فأي مانع لهم حال عدم سجودهم عند قراءة القرآن، والسجود مجاز عن الخضوع اللازم له، على ما روي عن قتادة.

أو المراد به الصلاة، وفي قرن ذلك بالإيمان دلالة على عظم قدرها كما لا يخفى.

أو هو على ظاهره، فالمراد بما قبله قرىء القرآن المخصوص.

أو وفيه: آية سجدة» اه.

وقال به ـ أيضاً ـ السيوطي في تفسيره انظر حاشية الصاوي ٤ ٠٥٠٨، والسمرقندي في بحر العلوم ٣/٢٦٢ قال: «يعني: لا يخضعون لله تعالى ولا يوخدونه.

ويقال: ولا يستسلمون لربهم، ولا يسلمون ولا يطيعون.

فقالوا: يخضعون، ويستكينون؛ فإنّ هذا يؤمر به كلّ مَنْ قرىء عليه القرآن.

ولفظ السجود يراد به مطلق الخضوع، والاستكانة. كما قد بسط هذا في مواضع، لكن يقال لهم: الخضوع مأمور به، وخضوع الإنسان وخشوعه لا يتم إلا بالسجود المعروف، وهو فرض في الجملة على كل أحد، وهو المراد من السجود المضاف إلى بني آدم: حيث ذكر في القرآن؛ إذ هو خضوع الآدمي للرب، والرب لا يرضى من الناس بدون هذا الخضوع، إذ هو غاية خضوع العبد، ولكل مخلوق خضوع بحسبه هو سجوده.

وأما أن يكون سجود الإنسان لا يراد به إلا خضوع ليس فيه سجود الوجه: فهذا لا يعرف، بل يقال: هم مأمورون: إذا قرىء عليهم القرآن بالسجود، وإن لم يكن السجود التام عقب استماع القرآن، فإنه لا بد أن يكون بين صلاتين، فإذا قاموا إلى الصلاة فقد أتوا بالسجود الواجب عليهم، وهم لما قرىء عليهم حصل لهم نوع من الخضوع والخشوع باعتقاد الوجوب والعزم على الامتثال. فإذا اعتقدوا وجوب الصلاة وعزموا على الامتثال، فهذا مبدأ السجود المأمور به، ثم إذا صلّوا فهذا تمام، كما قال في المشركين: ﴿ فَإِن تَابُوا وَأَقَامُوا فَهذا تمام، كما قال في المشركين: ﴿ فَإِن تَابُوا وَأَقَامُوا فَهذا تمام، كما قال في المشركين: ﴿ فَإِن تَابُوا وَأَقَامُوا

الصَّلَوْةَ وَءَاتَوُا الرَّكُوْةَ فَخَلُوا سَبِيلَهُمْ ﴾ [التوبة: ٥] فهم إذا تابوا والتزموا الصلاة كف عن قتالهم. فهذا مبدأ إقامتها، ثم إذا فعلوها فقد أتمّوا إقامتها. وأما إذا التزموها بالكلام ولم يفعلوا فإنهم يقاتلون.

ومما يدل على ذلك ما ثبت في الصحيحين عن النبي - الله على النبي الله سجد بها في الصلاة (۱). ففي الصحيحين عن أبي هريرة الصحيحين عن أبي رافع قال: «صليت مع أبي هريرة العتمة. فقرأ: ﴿إِذَا السَّمَاءُ اَشَقَتْ ﴿ الانشقاق: ١] فسجد فقلت: ما هذه؟ قال: سجدت بها خلف أبي القاسم، ولا أزال أسجد بها حتى ألقاه (٢) وهذا الحديث قد اتفق العلماء على صحته.

وأما سجوده فيها فرواه مسلم دون البخاري (٣).

<sup>(</sup>١) وفي رواية أبي الأشعث عن معتمر: بلفظ: صليت خلف أبي القاسم فسجد فيها. أخرجه ابن خزيمة (٩٥٥).

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري (۲۷۱ ـ ۷٦۸ ـ ۱۰۷۸)، ومسلم (۷۷۸)، وابن عبد والنسائي ۲/ ۱۹۱ ـ ۱۹۲، وأبو داود (۱٤۰۸)، وابن عبد البر في التمهيد ۱۹۱/۱۸ ـ ۱۲۲، وابن أبي شيبة (۲۳۳)، والبغوي في تفسيره ٤/ ۶۶۵ ـ ۶۹۶، وفي شرح السنة (۷۲۷) من طريق أبي رافع به، وله طرق أخرى انظر تخريجها في تخريجنا لسنن ابن ماجه (۱۰۵۸).

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم (٥٧٨)، وأبو داود (١٤٠٧)، والنسائي ٢/١٦٢،=

والسجود فيها قول جمهور العلماء كأبي حنيفة، والشافعي، وأحمد بن حنبل، وغيرهم. وهو قول ابن وهب، وغيره من أصحاب مالك(١)، فكيف يقال: إنّ

فأما مالك وأصحابه وطائفة من أهل المدينة، فإنهم لا يرون السجود في المفصل، وهو قول ابن عمر وابن عباس. وروي ذلك عن أبي بن كعب، وهو قول سعيد بن المسيب، والحسن البصري، وسعيد بن جبير، وعكرمة، ومجاهد، وطاوس، وعطاء، وكل هؤلاء يقول: ليس في المفصل سجود، بالأسانيد الصحاح عنهم. وقال يحيى بن سعيد: أدركنا القراء لا يسجدون في شيء من المفصل، وكان أيوب السختياني لا يسجد في شيء من المفصل.

وقال جماعة من أهل العلم: السجود في المفصل في ﴿والنجم﴾، و﴿إِذَا السماء انشقت﴾، و﴿اقرأ باسم ربك﴾: هذا قول الشافعي، والثوري، وأبي حنيفة، وبه قال أحمد بن حنبل، وإسحاق، وأبو ثور، وروي ذلك عن أبي بكر، وعمر، وعلي، وابن مسعود، وعثمان، وأبي هريرة، وابن عمر - على اختلاف عنه -، وعن عمر بن عبد العزيز، وجماعة من التابعين.

وقال ابن عبد البر ـ أيضاً ـ في التمهيد ١٢٥/١٨: «احتج مَنْ أنكر السجود في المفصل بقول أبي سلمة لأبي هريرة: لقد سجدت في سورة ما رأيت يسجدون فيها.

<sup>=</sup> والترمذي (۵۷۳)، وابن ماجه (۱۰۵۸)، وابن خزيمة (۵۵۵) وابن حبان (۲۷۲۷)، والبغوي (۷٦٤)، وفي تفسيره ٤/٥٦٥.

<sup>(</sup>۱) قال في التمهيد ۱۱۸/۱۸ ـ ۱۲۱: «.. السجود في المفصل، وهو أمر مختلف فيه:

لفظ السجود فيها لم يرد به إلا مطلق الخضوع والاستكانة، وأما السجود المعروف فلم يدل عليه اللفظ؟! ولو كان هذا صحيحاً لم يكن السجود الخاص مشروعاً إذا تليت، لاسيما في الصلاة، وبهذا يظهر جواب مَنْ أجاب مَن احتج بها على وجوب سجود التلاوة: بأنّ المراد الخضوع.

فإن قيل: فإذا فسر السجود بالصلاة، كما قاله الأكثرون، لم يجب سجود التلاوة؟

<sup>=</sup> قالوا: فهذا دليل على أنّ السجود في ﴿إذا السماء انشقت﴾ كان قد تركه الناس، وجرى العمل بتركه في المدينة، فلهذا ما كان اعتراض أبى سلمة لأبى هريرة في ذلك.

واحتج من رأى السجود في ﴿إذا السماء انشقت﴾، وفي سائر المفصل، بأن أبا هريرة رأى الحجة في السنة لا فيما خالفها، ورأى أنّ مَنْ خالفها محجوج بها، وكذلك أبو سلمة لما أخبره أبو هريرة بما أخبره به عن رسول الله عمل الناس، لا لزمه من الحجة؛ ولم يقل له: الحجة في عمل الناس، لا فيما تحكي أنت عن رسول الله علم أنّ الحجة فيما نزع به أبو هريرة، فسلم وسكت؛ وقد ثبت عن أبي بكر، وعمر، والخلفاء بعدهما، السجود في ﴿إذا السماء انشقت﴾، فأيّ عمل يدّعي في خلاف رسول الله علم أله علم الخلفاء المنتفية والمخلفاء المنتفية والمنتفية والمنتفية

وانظر روح المعاني ١٠٦/١٥ ـ ١٠٧، وتفسير أبي السعود ١٣٤/٩، وفتح الباري ٢/٥٥٦.

قيل: الصلاة مرادة من جنس قراءة القرآن؛ كما تقدّم. وهذه الآية توجب على مَنْ قرىء عليه القرآن أن يسجد، فإن قرىء عليه خارج الصلاة فعليه أن يسجد قريباً، إذا حضر وقت الصلاة، فإنه ما من ساعة يقرأ عليه فيها القرآن إلا هو وقت صلاة مفروضة، فعليه أن يصليها؛ إذ بينه وبين وقت الصلاة المفروضة أقل من نصف يوم، فإذا لم يصل فهو ممن إذا قرىء عليه القرآن لا يسجد فإن قرىء عليه القرآن في الصلاة فعليه أن يسجد سجدة يخر فيها من قيام، وسجدة يخر فيها من قعود، وكل منهما بعد ركوع، كما بينه الرسول عليه المن قعود، وكل منهما بعد ركوع، كما بينه الرسول

وأمّا السجود عند تلاوة هذه الآية: فهو السجود الخاص، وهو سجود التلاوة، وهذا سجود مبادر إليه عند سماع هذه الآية، فإنها أمرته أن يسجد إذا قرىء عليه القرآن، فمن تمام المبادرة أن يسجد عند سماعها سجود التلاوة. ثم يسجد عند تلاوة غيرها كما تقدم، فإنّ هذه الآية تأمر بالسجود إذا قرىء عليه هي أو غيرها، فهي الآمرة بالسجود عند قراءة القرآن، دون سائر الآيات التي لا يسجد عندها، فكان لها حضّ من الأمر بالسجود مع عموم كونها من القرآن، فتخص بالسجود لها، ويسجد في الصلاة إذا قرئت كما يسجد إذا قرىء غيرها.

وبهذا فسرها النبي على المحد بها في الصلاة (١) وفعله إذا خرج امتثالاً لأمر، أو تفسيراً لمجمل كان حكمه حكمه، فدل ذلك على وجوب السجود الذي سجده عند قراءة هذه السورة، لا سيما وهو في الصلاة. والصلاة مفروضة، وإتمامها مفروض، فلا تقطع إلا بعمل هو أفضل من إتمامها. فعلم أن سجود التلاوة فيها أفضل من إتمامها بلا سجود، ولو زاد في الصلاة فعلاً من جنسها عمداً بطلت صلاته.

وعن أحمد في وجوب هذا السجود في الصلاة روايتان: والأظهر الوجوب (٢)، كما قدّمناه لوجوه متعددة:

منها: أنّ نفس الأئمة يؤمرون أن يصلّوا كما صلى النبي - ﷺ -، وهو هكذا صلى. والله أعلم.

<sup>(</sup>۱) سبق تخریجه ص٤٥.

<sup>(</sup>٢) قال في فتح الباري ٢/٥٥٩: «أشار \_ البخاري \_ بهذه الترجمة إلى مَنْ كره قراءة السجدة في الصلاة المفروضة، وهو منقول عن مالك، وعنه كراهته في السرية دون الجهرية، وهو قول بعض الحنفية \_ أيضاً \_ وغيرهم اه.

وفي الانصاف ٢/١٩٣: «وعنه واجب في الصلاة» اهـ.

وقوله: ﴿لا يَسْجُدُونَ ﴾ [الانشقاق: ٢١] ولم يقل: لا يصلون يدل على أنّ السجود مقصود لنفسه، وأنه يتناول السجود في الصلاة وخارج الصلاة، فيتناول ليضاً ـ الخضوع والخشوع، كما مثل. فالقرآن موجب لمسمى السجود الشامل لجميع أنواعه، فما من سجود إلاّ والقرآن موجب له، ومَنْ لم يسجد إذا قرىء عليه مطلقاً فهو كافر، ولكن لا يجب كلّ سجود في كل وقت، بل هو بحسب ما بينه رسول الله ـ ﷺ ولكن وقت، بل هو بحسب ما بينه رسول الله ـ ﷺ ولكن عليه القرآن في الصلاة عليه، وهذا واجب إذا قرىء عليه القرآن في الصلاة وخارج الصلاة، كما تقدم. والله أعلم.

وأما الأمر المطلق بالسجود: فلا ريب أنه يتناول الصلوات الخمس فإنها فرض بالإتفاق، ويتناول سجود المقرآن، لأنّ النبي على السجود في هذه المواضع. فلا بدّ أن يكون ما تلي سبباً له، وإلاّ كان أجنبياً. والمذكور إنما هو الأمر، فدلّ على أنّ هذا السجود من السجود المأمور به، وإلاّ فكيف يخرج السجود المقرون بالأمر عن الأمر، وهذا كسجود الملائكة لآدم لما أمروا.

وهكذا جاء في الحديث الصحيح: «إذا قرأ ابن آدم السجدة اعتزل الشيطان يبكي. يقول: يا ويله. أمر ابن

آدم بالسجود فسجد، فله الجنة، وأمرت بالسجود فأبيت فلي النار!»(۱) رواه مسلم. والنبي - على ذكر هذا ترغيباً في السجود، فدل على أنّ هذا السجود مأمور به، كما كان السجود لآدم؛ لأنّ كلاهما أمر، وقد سَنّ السجود عقبه، فمن سجد كان متشبها بالملائكة، ومن أبى تشبّه بإبليس؛ بل هذا سجود لله، فهو أعظم من السجود لآدم.

وهذا الحديث كاف في الدلالة على الوجوب، وكذلك الآيات التي فيها الأمر المقيد، والأمر المطلق ـ أيضاً ـ.

و ـ أيضاً ـ فإن النبي ـ ﷺ لما قرأ (والنجم) سجد وسجد معه المسلمون والمشركون، والجن والإنس. كما ثبت ذلك في الصحيح، عن ابن عباس<sup>(٢)</sup>.

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم (۸۱)، وابن ماجه (۱۰۵۲)، وأحمد ۲/٤٤٠، وتمام في فوائده (٤٢٣)، واللالكائي (۱۰۲۷)، وابن خزيمة (٥٤٩)، وابن حبان (۲۷۰۹)، وابن نصر في تعظيم قدر الصلاة (٣١٦)، والبيهقي في الشعب (١٤٨٧)، والبغوي (٦٥٣)، وفي تفسيره ٢/٣٦ و٢/٢٢٧ عن أبي هريرة - رضي الله عنه -.

 <sup>(</sup>۲) رواه السبخاري (۱۰۷۱ ـ ۲۸۹۲)، والسترمندي (۵۷۵)،
 والدارقطني ۲/ ٤٠٩، وابن حبان (۲۷۹۳)، والبغوي (۷۹۳).

وفي الصحيح عن ابن مسعود: «أنهم سجدوا إلا رجلاً من المشركين أخذ كفاً من حصا، وقال: يكفيني هذا. قال: فلقد رأيته بعد قتل كافراً»(١). وهذا يدل على أنهم كانوا مأمورين بهذا السجود، وإنّ تاركه كان مذموماً، وليس هو سجود الصلاة؛ بل كان خضوعاً لله، وفيهم كفار، وفيهم مَنْ لم يكن متوضياً، لكن سجود الخضوع إذا تلى كلامه.

كما أثنى على مَنْ إذا سمعه سجد، فقال: ﴿إِذَا نُنْكُنَ عَلَيْمِ ءَايَنْتُ الرَّمْنِ خَرُّواْ سُجَدًا وَبُكِيًّا ﴾ [مريم: ٥٨] وقال: ﴿إِنَّ اللَّهِ اللَّهِ الْكَبْمِ عَيْبَمِ عَيْبُونَ اللَّذَقَانِ وَيَقُولُونَ اللَّهِ الْمَنْعُولُا اللَّهِ اللَّهُ وَعَدُ رَبِنَا لَمَفْعُولًا اللَّهِ وَيَخِرُونَ وَيَغِرُونَ وَيَغِرُونَ وَيَزِيدُهُو خُشُوعًا ﴾ [الإسراء: ١٠٧] لِللَّذَقَانِ يَبْكُونَ وَيَزِيدُهُو خُشُوعًا ﴾ [الإسراء: ١٠٧] لِللَّذَقَانِ يَبْكُونَ وَيَزِيدُهُو خُشُوعًا ﴿ اللَّهِ مَتْنَاول سجود الصلاة، فانهم إذا سمعوا القرآن ركعوا وسجدوا، فلا ريب أنه متناول سجود القرآن بطريق الأولى؛ لأنّ هناك السجود بعض الصلاة، وهنا ذكر سجوداً مجرداً على الأذقان فما بعض الصلاة، وهنا ذكر سجوداً مجرداً على الأذقان فما

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۱۰۹۷ ـ ۱۰۷۰ ـ ۳۸۰۳ ـ ۳۸۰۳)، ومسلم (۲۷)، وأبو داود (۱٤٠٦)، والنسائي ۲/ ۱٦٠، والدارمي (۱٤٦٥)، وابن خزيمة (۵۰۳)، وأحمد (۳۸۸/۱ ـ ٤٠١ ـ ۲۳۷ ـ ٤٤٣ ـ ٤٤٣، وابن أبي شيبة (۲۳۷٤)، وابن حبان (۲۷٦٤)، وابن عبد البر في التمهيد ۱۲۸/۱۹.

بقي يمكن حمله على الركوع؛ لأنّ الركوع لا يكون على الأذقان.

وقوله: ﴿ لِلْأَذْقَانِ ﴾ [الإسراء: ١٠٧] أي: على الأذقان. كما قال: ﴿ وَتَلَمُ لِلْجَبِينِ ﴾ [الصافات: ١٠٣] أي: على أي: على الجبين. وقوله: ﴿ لِلْأَذْقَانِ ﴾ [الإسراء: ١٠٧]، يدل على تمام السجود، وأنهم سجدوا على الأنف مع الجبهة حتى التصقت الأذقان بالأرض، ليسوا كمن سجد على الجبهة فقط، والساجد على الأنف قد لا يلصق الذقن بالأرض، إلا إذا زاد انخفاضه.

وأما احتجاج مَنْ لم يوجبه بكون النبي - الله ليسجد لما قرأ عليه زيد (والنجم)(١). وبقول عمر: «لما قرأ على المنبر سورة النحل حتى جاء السجدة فنزل فسجد، وسجد الناس، حتى إذا كانت الجمعة القابلة قرأها حتى جاء السجدة. قال: يا أيها الناس! إنّا نمر بالسجود فمن سجد فقد أصاب، ومَنْ لم يسجد فلا إثم عليه ـ وفي لفظ: \_ فلما كان في الجمعة الثانية تشرّفوا \_ عليه ـ وفي لفظ: \_ فلما كان في الجمعة الثانية تشرّفوا \_

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۱۰۷۳) ومسلم (۷۷۷)، وأبو داود (۱۶۰۵ - ۱۶۰۵)، والترمذي (۲۰۵۱)، والنسائي ۲/ ۱۶۰، والدارمي (۱۶۰۷)، وأحمد (۱۸۹۸، وابن خزيمة (۳۹۱ ـ ۲۰۹۵)، وابن حبان (۲۷۹۲ ـ ۲۷۹۹)، والدارقطني ۲/ ۲۰۹۱ ـ ۲۰۱۹، وابن أبي شيبة (۲۳۳۶)، والبغوي في شرح السنة (۲۲۹).

فقال: إنّا نمرّ بالسجدة ولم تكتب علينا، ولكن قد تشوفتم، ثم نزل فسجد»(١).

فيقال: تلك قضية معينة، ولعلّه لما لم يسجد زيد لم يسجد هو، كما قال ابن مسعود: أنت إمامنا، فإن سجدت سجدنا(٢).

وقال عثمان: إنما السجدة على مَنْ جلس إليها، واستمع (٣).

وهذا يدل على أنها تجب على المستمع، ولا تجب على السامع. وكذلك حديث ابن مسعود يدلّ على أنها لا تجب إذا لم يسجد القارىء.

وقد يقال: كان للنبي - ﷺ عذر عند مَنْ يقول: إنّ السجود فيها مشروع. فمن الناس مَنْ يقول: يمكن

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۱۰۷۷)، وعبد الرزاق (۸۸۹ ـ ۹۹۱۲)، والبيهقي ۲/ ۳۲۱.

<sup>(</sup>۲) رواه عبد الرزاق (۹۰۷)، والبيهقي ۲/ ٣٢٤.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري ٢/ ٥٥٧ تعليقاً، ووصله عبد الرزاق (٥٩٠٦)، والبيهقي ٢/ ٣٢٤ عن ابن مسعود، وسنده صحيح انظر الفتح ٢/ ٥٥٨.

ورواه عبد الرزاق في المصنف (٥٩١٠)، والطحاوي ١/ ٢٠٨، والبيهقي ٣٢٤/٢ عن عمران بن حصين. ورواه (٥٩٠٨)، والبيهقي ٢/٤٣٢ عن ابن عباس.

أنه لم يكن على طهارة، لكن قد يرجح جواز السجود على غير طهارة.

وقد قيل: إن السجود في (النجم) وحدها منسوخ؟ بخلاف (اقرأ) و(الانشقاق) فقد ثبت في الصحيح عن النبي - الله عنه أبو هريرة (١)، وهو أسلم بعد خيبر. وهذا يبطل قول مَنْ يقول: لم يسجد في المفصل بعد الهجرة (٢)، وأما سورة النجم (٣):

بل حديث زيد صريح في أنه لم يسجد فيها(٤)،

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه انظر ص ٤٥ ـ ٥٣.

<sup>(</sup>٢) انظر الرد على من يقول: إنه لم يسجد في المفصل فيما سبق قريباً.

<sup>(</sup>٣) بياض في الأصل.

<sup>(</sup>٤) قال الحافظ ابن حجر في فتح الباري ٢/٥٥٥: «باب من قرأ السجدة ولم يسجد فيها: يشير بذلك إلى الرد على من احتج بحديث الباب ـ أي حديث زيد ـ على أنّ المفصل لا سجود فيه كالمالكية.

أو أن النجم بخصوصها لا سجود فيها كأبي ثور: لأن ترك السجود فيها في هذه الحالة لا يدل على تركه مطلقاً، لاحتمال أن يكون السبب في الترك إذ ذاك:

إما لكونه كان بلا وضوء.

أو لكون الوقت كان وقت كراهة.

أو لكون القارىء كان لم يسجد.

قال هؤلاء: فيكون النسخ فيها خاصة، لا في غيرها، لما كان الشيطان قد ألقاه حين ظنّ مَنْ ظنّ أنه وافقهم ترك السجود فيها بالكلية سدّاً لهذه الذريعة. وهي في الصلاة تأتي في آخر القيام، وسجدة الصلاة تغني عنها، فهذا القول أقرب من غيره، والله أعلم.

وأما حديث عمر: فلو كان صريحاً لكان قوله: وإقرار مَنْ حضر، وليسوا كلّ المسلمين(١١)، وقول

أو ترك حينئذِ لبيان الجواز، وهذا أرجح الاحتمالات، وبه جزم الشافعي؛ لأنه لو كان واجباً لأمره بالسجود، ولو بعد ذلك.

وأما ما رواه أبو داود وغيره من طريق مطر الوراق، عن عكرمة، عن ابن عباس: «أن النبي على الله المدينة» فقد ضعفه أهل العلم من المفصل منذ تجوّل إلى المدينة» فقد ضعفه أهل العلم بالحديث، لضعف في بعض رواته، واختلاف في إسناده.

وعلى تقدير ثبوته، فرواية مَنْ أثبت ذلك أرجع إذ المثبت مقدّم على النافي، فسيأتي في الباب الذي يليه ثبوت السجود في ﴿إذا السماء انشقت﴾...» اه.

<sup>(</sup>۱) قال الحافظ ابن حجر في الفتح (۲/٥٥٩) معلقاً على حديث عمر: "واستدل بقوله: "لم يفرض" على عدم وجوب سجود التلاوة".

وأجاب بعض الحنفية على قاعدتهم في التفرقة بين الفرض والواجب، بأنّ نفي الفرض لا يستلزم نفي الوجوب.

وتعقّب بأنه اصطلاح لهم حادث، وما كان الصحابة يفرّقون بينهما.

عثمان وغيره يدل على الوجوب.

ثم يقال: قد يكون مراد عمر: إنه لم يكتب علينا السجود في هذه الحال، وهو إذا قرأها الإمام على المنبر، يبيّن ذلك أنّ السجود في هذه الحال ليس كالسجود المطلق؛ لأنه يقطع فيه الإمام الخطبة، ويعمل عملاً كثيراً، والسنة في الخطبة الموالاة، فلما تعارض هذا وهذا صار السجود غير واجب؛ لأنّ القارىء يشتغل بعبادة أفضل منه، وهو خطبة الناس وإن سجد جاز.

ولهذا يقول مالك وغيره: إنّ هذا السجود لا يستحب، قال: وليس العمل عندنا على أن يسجد الإمام إذا قرأ على المنبر(١)، كما أنه لم يستحب السجود في

ويغني عن هذا قول عمر: «ومن لم يسجد فلا إثم عليه».
 واستدل بقوله: «إلا أن نشاء» على أنّ المرء مخيّر في
 السجود. فيكون ليس بواجب.

وأجاب مَن أوجبه: بأنّ المعنى: إلاّ أن نشاء قراءتها فيجب، ولا يخفى بعده. ويردّه تصريح عمر بقوله: "ومن لم يسجد فلا إثم عليه" فإن انتفاء الإثم عمن ترك الفعل مختاراً يدلّ على عدم وجوبه" اه.

<sup>(</sup>١) المدونة الكبرى.

وقال ابن عبد البر في الكافي ٢٦٢/١: «وينبغي أن لا يقرأ في حين لا صلاة فيه، فإن قرأها فلا يسجد.

الصلاة لا السرّ ولا الجهر. وأحمد في إحدى الروايتين، وأبو حنيفة وغيرهما يقولون: لا يستحب في صلاة السر<sup>(۱)</sup>، مع أنّ أبا خنيفة يوجب السجود، وأحمد في إحدى الروايتين يوجبه في الصلاة، ثم لم يستحبّوه في هذه الحال؛ بل اتصال الصلاة عندهم أفضل، فكذلك قد يكون مراد عمر أنه لم يكتب في مثل هذه الحال، كما يقول مَنْ يقول: لا يستحب ـ أيضاً ـ في هذه الحال.

وهذا كما أنّ الدعاء بعرفة لما كانت سنته الاتصال

<sup>=</sup> ولا بأس بقراءة السجدة في النافلة والمكتوبة، إذا لم يخف أن يخلّط على مَنْ خلفه، وقد روي عنه كراهة ذلك للمنفرد وليس بشيء، لأنه لا يخشى عليه أن يخلط على غيره.

وروى أشهب وابن نافع، عن مالك: أنه إن كان خلفه قليل من الناس، فلا بأس أن يسجد بهم، لأنه لا يخلط عليهم. وروى ابن وهب، عن مالك: أنه لا بأس أن يقرأ الإمام بسورة فيها سجدة في المكتوبة ويسجد.

قال يحيى بن عمر: وهو أحب إليّ اه.

<sup>(</sup>۱) قال في الإنصاف ۱۹۹/: «لا يستحب للإمام السجود في صلاة لا يجهر فيها، بل يكره. وهذا المذهب، وعليه أكثر الأصحاب.

وقدّمه في الفروع والرعاية، وغيرهما.

وقيل: لا يكره. اختاره المصنف» اهـ.

لم يقطع بصلاة العصر، بل صليت قبله، فكذلك الخاطب يوم الجمعة مقصوده خطابهم وأمرهم ونهيهم، ثم الصلاة عقب ذلك، فلا يجب أن يشتغلوا عن هذا المقصود، مع أنّ عقبه يحصل السجود.

وهذا يدل على أنّ سجود التلاوة يسقط لما هو أفضل منه. ألا ترى أنّ الإنسان لو قرأ لنفسه يوم الجمعة؟ قد يقال: إنه لم يستحب له أن يسجد دون الناس، كما لا يشرع للمأموم أن يسجد لسهوه؛ لأنّ متابعة الإمام أولى من السجود، وهو مع البعد، وإن قلنا: يستحب له أن يقرأ فهو كما يستحب للمأموم أن يقرأ خلف إمامه. ولو قرأ بالسجدة لم يسجد بها دون الإمام. وما أعلم في هذا نزاعاً.

فهنا محافظته على متابعة الإمام في الفعل الظاهر أفضل من سجود التلاوة، ومن سجود السهو، بل هو منهي عن ذلك، ويوم الجمعة إنما سجد الناس لما سجد عمر، ولو لم يسجد لم يسجدوا حينئذ. فإذا كان حديث عمر قد يراد به أنه لم يكتب علينا في هذه الحال، لم يبق فيه حجة، ولو كان مرفوعاً.

و ـ أيضاً ـ فسجود القرآن هو من شعائر الإسلام الظاهرة، إذا قرىء القرآن في الجامع سجد الناس كلّهم لله رب العالمين، وفي ترك ذلك إخلال بذلك؛ ولهذا

رجّحنا أنّ صلاة العيد واجبة على الأعيان، كقول أبي حنيفة وغيره، وهو أحد أقوال الشافعي، وأحد القولين في مذهب أحمد (١).

(۱) قال في الشرح الكبير ٤٩٧/١: «صلاة العيد فرض على الكفاية في ظاهر المذهب، إذا قام بها من يكفي سقطت عن الباقين. وبه قال بعض أصحاب الشافعي.

وقال أبو حنيفة: هي واجبة على الأعيان وليست فرضاً.

وقال ابن أبي موسى: وقد قيل: إنها سنة مؤكدة، وهو قول مالك، وأكثر أصحاب الشافعي، لقول رسول الله عليه. للأعرابي حين ذكر خمس صلوات قال: هل علي غيرهن؟ قال: «لا، إلا أن تطوع».

ولأنها صلاة ذات ركوع وسجود لا يشرع لها أذان، فلم تكن واجبة كصلاة الاستسقاء.

ثم اختلفوا فقال: إذا امتنع جميع الناس من فعلها قاتلهم الإمام عليها.

وقال بعضهم: لا يقاتلهم» اه.

وقال في الإنصاف ١/ ٤٢٠: «هي فرض على الكفاية: هذا المذهب، عليه أكثر الأصحاب.

قال ابن تميم: فرض كفاية على الأصح.

قال في مجمع البحرين: فرض كفاية في أظهر الروايتين.

قال في الحواشي: هذا هو المذهب.

قال الزركشي: هذا المذهب، وجزم به في الهداية، والمذهب، ومسبوك الذهب، والكافي، والخلاصة، والتلخيص، والبلغة، والإفادات، والوجيز، وغيرهم. وقول من قال: لا تجب، في غاية البعد؛ فإنها من أعظم من أعظم من الإسلام، والناس يجتمعون لها أعظم من الجمعة، وقد شرع فيها التكبير.

وقول من قال: هي فرض على الكفاية لا ينضبط؛ فإنه لو حضرها في المصر العظيم أربعون رجلاً لم يحصل المقصود، وإنما يحصل بحضور المسلمين كلّهم، كما في الجمعة.

## وأما الأضحية: فالأظهر وجوبها \_ أيضاً(١١) \_، فإنها من

وقدّمه في المحرر، والفروع، والرعايتين، والحاويين،
 والنظم، والفائق، وشرح ابن رزين، وغيرهم.

وعنه: هي فرض عين. اختارها الشيخ تقي الدين. وقال: قد يقال بوجوبها على النساء وغيرهن.

وعنه: هي سنة مؤكدة. جزم به في التبصرة اه.

وانظر الكافي لابن عبد البر ١/ ٢٦٣، والهداية ١/ ٨٥، وبدائع الصنائع ٢/٤١، وحلية الأولياء الصنائع ٢/ ٢٧٤، وحلية الأولياء ٢/ ٣٥٣، ومجموع الفتاوى ٢/ ١٨٣.

<sup>(</sup>۱) قال ابن حزم: «لا يصح عن أحد من الصحابة أنها واجبة، وصح أنها غير واجبة عن الجمهور، ولا خلاف في كونها من شرائع الدين.

وهي عند الشافعية والجمهور سنّة مؤكّدة على الكفاية.

وفي وجه للشافعية من فروض الكفاية.

وعن أبي حنيفة: تجب على المقيم الموسر.

أعظم شعائر الإسلام، وهي النسك العام في جميع الأمصار، والنسك مقرون بالصلاة. في قوله: ﴿إِنَّ صَلَاقِي وَنُسُكِي وَعَيَاى وَالنسك مقرون بالصلاة. في قوله: ﴿إِنَّ صَلَاقِي وَنُسُكِي وَعَيَاى وَمَمَاقِ لِبَهِ رَبِّ الْعَلَمِينَ (إِنَّ ﴾ [الأنعام: ١٦٢]. وقد قال تعالى: ﴿ وَلِكُلِ المَّنْ بَالنحر كما أمر بالصلاة. وقد قال تعالى: ﴿ وَلِكُلِ أُمَّةٍ جَعَلْنَا مَنسكا لِيَذَكُرُوا اسْمَ اللّهِ عَلَى مَا رَزَقَهُم مِنْ بَهِيمَةِ الْأَنْعَاثِ فَإِلَهُ كُرُ اللهُ وَحِدٌ فَلَهُ السَّمُ اللّهِ عَلَى مَا رَزَقَهُم مِنْ بَهِيمَةِ الْأَنْعَاثِ فَإِلَهُ كُرُ وَاللهُ وَحِدٌ فَلَهُ السَّمُ اللهُ عَلَى مَا رَزَقَهُم مِنْ بَهِيمَةِ الْأَنْعَاثِ فَإِلَهُ كُرُ وَاللهُ وَحِدٌ فَلَهُ السَّمُ اللهُ عَلَى مَا رَزَقَهُم اللهِ لَكُورُ فِيهَا خَيْرٌ فَإِلَهُ كُولُ السَّمَ اللهُ عَلَيْهَا لَكُورُ مِن شَعَيْدِ اللّهِ لَكُورُ فِيهَا خَيْرٌ فَأَوْلُوا اللهُ اللهُ عَلَيْهَا صَوَافَ فَإِذَا وَجَاتَ جُنُوبُهَا فَكُولُ مِنها وَأَطْعِمُوا الْقَالِعَ اللّهُ اللّهُ وَالْمُعْتَرُ كَذَاكُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ ال

<sup>=</sup> وعن مالك مثله في رواية، لكن لم يقيد بالمقيم.

ونقل عن الأوزاعي وربيعة والليث مثله.

وخالف أبو يوسف من الحنفية وأشهب من المالكية فوافقا الجمهور.

وقال أحمد: يكره تركها مع القدرة. وعنه واجبة.

وعن محمد بن الحسن: هي سنة غير مرخص في تركها.

قال الطحاوي: وبه نأخذ، وليس في الآثار ما يدل على وجوبها» اه.

وقال الترمذي: العمل على هذا عند أهل العلم: أنّ الأضحية ليست واجبة. وانظر فتح الباري ٣/١٠ ـ ٤، والشرح الكبير ٢/٢٠، والهداية ٤/٠٠، والمجموع للنووي ٨/٥٨٠، وسبل السلام ٤/٨٠١ ـ ١٧٩.

لُحُومُهَا وَلا دِمَاؤُهَا وَلَكِن بِنَالُهُ النَّقُويٰ مِنكُمْ كَلَالِكَ سَخَرَهَا لَكُو لِلَّهُ النَّقُويٰ مِنكُمْ كَلَالِكَ سَخَرَهَا لَكُو لِللَّهُ وَلِيَّرِ الْمُحْسِنِينَ ﴿ اللَّهِ عَلَىٰ مَا هَدَىٰكُو وَبَشِّرِ الْمُحْسِنِينَ ﴿ اللَّهِ عَلَىٰ مَا هَدَىٰ مُن مِلَة إبراهيم الذي أمرنا باتباع ملته، وبها يذكر قصة الذبيح، فكيف يجوز أن المسلمين كلهم يتركون هذا لا يفعله أحد منهم، وترك المسلمين كلهم هذا أعظم من ترك الحج في بعض السنين؟!!.

وقد قالوا: إنّ الحج كلّ عام فرض على الكفاية؟ لأنه من شعائر الإسلام، والضحايا في عيد النحر كذلك، بل هذه تفعل في كل بلد هي والصلاة، فيظهر بها عبادة الله وذكره، والذبح له، والنسك له، ما لا يظهر بالحج، كما يظهر ذكر الله بالتكبير في الأعياد. وقد جاءت الأحاديث بالأمر بها. وقد خرج وجوبها قولاً في مذهب أحمد، وهو قول أبي حنيفة، وأحد القولين في مذهب مالك، أو ظاهر مذهب مالك.

ونفاة الوجوب ليس معهم نص، فإنّ عمدتهم قوله وَ وَ اللهُ عَمْدُ أَرَادُ أَنْ يَضِحِي وَدَخُلُ الْعَشْرِ، فَلَا يَأْخُذُ مِنْ شَعْرُه، ولا مِنْ أَظْفَارُهُ (١).

/١٣، والحاكم ٢٢٠/٤ ـ ٢٢١.

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم (۱۹۷۷)، والنسائي ۲۱۲۷، وابن ماجه (۳۱٤۹)، وأحمد ۲۰۱۲، والطحاوي في شرح المعاني ۱۸۱۶. والطبراني في المعجم الكبير (۵۵۷ ـ ۵۳۳ ـ ۵۹۰ ـ ۹۲۵)

قالوا: والواجب لا يعلّق بالإرادة. وهذا كلام مجمل، فإنّ الواجب لا يوكل إلى إرادة العبد. فيقال: إن شئت فافعله؛ بل قد يعلّق الواجب بالشرط لبيان حكم من الأحكام. كقوله: ﴿إِذَا قُمْتُمْ إِلَى الصَّلَاةِ فَاغَسِلُوا ﴾ [المائدة: ٦] وقد قدروا فيه: إذا أردتم القيام، وقدروا: إذا أردت القراءة فاستعذ، والطهارة واجبة، وقد قال: ﴿إِنْ هُوَ وَاجبة، والقراءة في الصلاة واجبة، وقد قال: ﴿إِنْ هُوَ التكوير: ٢٧ ـ ٢٨] ومشيئة الاستقامة واجبة.

و ـ أيضاً ـ فليس كلّ أحد يجب عليه أن يضحي، وإنما تجب على القادر، فهو الذي يريد أن يضحي، كما قال: «مَنْ أراد الحجّ فليتعجّل، فإنه قد تضلّ الضالة، وتعرض الحاجة»(١) والحج فرض على

وابن حبان (۸۹۷ ـ ۹۱۷ ـ ۹۱۸)، وابن عدي في
 الكامل ۳۱۰/٦.

والبيهقي ٢٦٦/٩، والبغوي (١١٢٧) من حديث أم سلمة.

<sup>(</sup>۱) رواه ابن ماجه (۲۸۸۳)، وأحمد (۱۸۳۳ ـ ۱۸۳۴) (طبعة شاكر)، والطبراني في المعجم الكبير (۷۳۷ ـ ۷۳۸) ۱۸/ ۲۸۷ ـ ۲۸۸.

وابن عدي في الكامل ٢٨٩/١، وابن حبان في المجروحين ١/١٢٤، والبيهقي في سننه ٤/٣٤٠، والخطيب في موضح أوهام الجمع ٤١٦/١ ـ ٤١٧.

المستطيع. فقوله: «مَنْ أراد أن يضحي» كقوله: «مَنْ أراد الحج فليتعجّل» ووجوبها حينئذ مشروط بأنْ يقدر عليها فاضلاً عن حوائجه الأصلية، كصدقة الفطر.

ويجوز أن يضحي بالشاة عن أهل البيت ـ صاحب المنزل ـ ونسائه وأولاده، ومَنْ معهم. كما كان الصحابة يفعلون. وما نقل عن بعض الصحابة من أنه لم يضح، بل اشترى لحماً. فقد تكون مسألة نزاع. كما تنازعوا في وجوب العمرة، وقد يكون مَنْ لم يضحُ لم يكن له

<sup>=</sup> قلت: سنده ضعيف، فيه:

أبو إسرائيل الملائي: ضعيف. انظر الكامل ٢٨٨/١ ـ ٢٩١، والمجروحين ١٨٨/١، والكافي الشاف ص ٤.

وقد ورد من طرق أخرى عن ابن عباس بأوله فقط: «من أراد الحج فليتعجّل»:

رواه أبسو داود (۱۷۳۲)، وأحسمند ۱/ ۲۱۶ ـ ۲۲۰ ـ ۳۲۳ ـ ۳۲۰ و ۱۹۷۳ ـ ۱۹۷۴) طبعة شاكر، والدولابي في الكنى ۲//۲.

والحاكم ٧/٨٤٤، وعبد بن حميد (٧٢٠)، والبيهقي في سننه ٤/٣٣٩ ـ ٣٤٠ وفي سنده:

مهران أبو صفوان: مجهول. انظر التقريب ٢/ ٢٧٩، والكاشف ٣/ ١٠٨.

ويرتقي أوله: «من أراد الحج فليتعجل»، لدرجة الحسن لغيره. والله أعلم أما باقي الحديث فيبقى على ضعفه لعدم وجود شاهد. والله أعلم بالصواب.

سَعَة في ذلك العام، وأراد بذلك توبيخ أهل المباهاة الذين يفعلونها لغير الله.

أو أن يكون قصد بتركها ذلك العام توبيخهم، فقد ترك الواجب لمصلحة راجحة. كما قال على القلام المحمت أن آمر بالصلاة فتقام، ثم أنطلق معي برجال معهم حزم حطب إلى قوم لا يشهدون الصلاة، فأحرق عليهم بيوتهم بالنار، لولا ما في البيوت من النساء والذرية»(۱).

فكان يدع الجمعة والجماعة الواجبة لأجل عقوبة المتخلّفين، فإنّ هذا من باب الجهاد الذي قد يضيق

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (٦٤٤ ـ ٦٥٧ ـ ٢٤٢٠)، ومسلم (١٥١)، والترمذي (٢١٧)، وأبو داود (٤٨٥ ـ ٤٤٥).

والنسائي ٢/ ١٠٧، وابن ماجه (٧٩٧)، والدارمي (١٢٧٤)، والنسائي ٢/ ١٠٧، وابن ماجه (٧٩٧)، والدارمي (١٢٧٤)، وأحسد ٢/ ٢٤٤ - ٢٩٦ - ٣١٩ - ٣٦٩ - ٣٧٧ - ٣٧٠ - ٤٧١ - ٤٧١، والحميدي (٩٥٦)، وعبد الرزاق (١٩٨٤ - ١٩٨٠ - ١٩٨١ - ١٩٨٨).

وابن حبان (۲۰۹۱ ـ ۲۰۹۷ ـ ۲۰۹۸)، وأبو عوانة ۲/۰ ـ ۲ ـ ۷، والبيهقي ۳/۰۰ ـ ۰۹، وابن الجارود (۳۰٤)، وابن خزيمة (۱٤۸۱ ـ ۱۹۸۵ ـ ۱۹۸۸) والبغوي (۷۹۱ ـ ۷۹۲) من حديث أبي هريرة ـ رضي الله تعالى عنه ـ.

وقته، فهو مقدّم على الجمعة والجماعة.

ولو أنّ ولي الأمر - كالمحتسب وغيره - تخلّف بعض الأيام عن الجمعة لينظر مَنْ لا يصليها فيعاقبه، جاز ذلك. وكان هذا من الأعذار المبيحة لترك الجمعة، فإنّ عقوبة أولئك واجب متعيّن لا يمكن إلاّ بهذا الطريق، والنبي - على مَنْ فيها، لكن فيها مَنْ لا تجب لحرق البيوت على مَنْ فيها، لكن فيها مَنْ لا تجب عليه جمعة ولا جماعة من النساء والصبيان، فلا تجوز عقوبته، كما لا ترجم الحامل حتى تضع حملها؛ لأن قتل الجنين لا يجوز. كما في حديث الغامدية (١).

<sup>(</sup>۱۱۳۵)، والترمذي (۱۲۹۰)، وأبو داود (۱۲۹۰)، والترمذي (۱۲۳۰)، والنسائي ۱۳۶۶ ـ ۲۳۰ وأحمد ۲۲۹/۱۵ ـ ۳۰۰ ـ ۳۰۰ ـ ۲۳۰ ـ ۲۳۰ ـ ۲۳۰ ـ ۲۳۰ ـ ۲۳۰ ـ ۲۳۰ والـدارمـي (۲۳۲۱)، وعـبـد الرزاق (۱۳۳۵۷ ـ ۱۳۳۵۸)، والطيالسي (۸۶۸)، والدارقطني ۱۲۰/۳ ـ ۱۰۰۱، وابـن حـبـان (۲۰۰ ـ ۲۰۰۱)، وابـن الجارود (۸۱۰)، والطبراني في الكبير (۷۰۰ ـ ۲۷۱) ۱۹۷، والبيهقي ۸/ ۲۲۰.

## فصل [سجود القرآن لا يشرع فيه تحريم ولا تحليل]

## وسجود القرآن لا يشرع فيه تحريم ولا تحليل(١):

(۱) قال البغوي في شرح السنة ۳/ ۳۱۵: «السنة إذا أراد السجود للتلاوة أن يكبّر، روي عن ابن عمر قال: «كان رسول الله - ﷺ يقرأ علينا القرآن، فإذا مرّ بالسجدة كبّر، وسجد وسجدنا معه» وهو قول أكثر أهل العلم.

وكان الشافعي وأحمد يقولان: يرفع يديه.

وعن ابن سيرين وعطاء: إذا رفع رأسه من السجود سلم، وبه قال إسحاق، وكان أحمد لا يعرف التسليم في هذا» اه.

وقال في الشرح الكبير ١/ ٣٧٥: «متى سجد للتلاوة فعليه التكبير للسجود، والرفع منه في الصلاة وغيرها. وبه قال الحسن وابن سيرين والنخعى والشافعى وأصحاب الرأي.

وبه قال مالك إذا سجد في الصلاة، واختلف عنه في غير الصلاة.

وقال ابن أبي موسى في التكبير: إذا رفع رأسه من سجود التلاوة اختلاف في الصلاة وغيرها اهد. وانظر الإنصاف ١٩٧/٢ ، والمصنف لابن أبي شيبة ٢/٤٦١ ـ ٣٦٤، =

= والمصنف لعبد الرزاق ٣٤٩/٣ ـ ٣٥٠.

وقال ١/ ٣٧٥ ـ ٣٧٦: «ويجلس ويسلم ولا يتشهد: المشهور عن أحمد أن التسليم واجب في سجود التلاوة.

وبه قال أبو قلابة وأبو عبد الرحمٰن...

وفيه رواية أخرى: لا تسليم، وبه قال النخعي والحسن وسعيد بن جبير.

وروي ذلك عن أبي حنيفة، واختلف قول الشافعي فيه.

قال أحمد: أما التسليم فلا أدري ما هو، لأنه لم ينقل عن النبي - عَلَيْ د.

فعلى قولنا بوجوب السلام يجزئه تسليمة، نص عليه أحمد. وبه قال إسحاق.

قال: يقول السلام عليكم.

وذكر القاضي في المجرد عن أبي بكر رواية: لا تجزئه إلا اثنتان. والصحيح الأول؛ لأنها صلاة ذات إحرام لا ركوع فيها أشهت صلاة الجنازة.

ولا تفتقر إلى تشهد: نص عليه أحمد؛ لأنه لم ينقل عن النبي \_ علىه ولا عن أحد من أصحابه.

واختار أبو الخطاب أنه يفتقر إلى التشهد قياساً على الصلاة» اه وانظر الإنصاف ١٩٨/، والمصنف لابن أبي شيبة ١/ ٣٦٤، والمصنف لعبد الرزاق ٣/ ٣٥٠، والكافي لابن عبد الر

وقال ٣٧٦/١: «متى سجد للتلاوة خارج الصلاة رفع يديه في تكبيرة الابتداء، لأنها تكبيرة الإحرام، وإن كان في الصلاة فكذلك نص عليه أحمد..

وفي رواية أخرى لا يرفع يديه في الصلاة، اختاره القاضي وهو قياس المذهب» اه. وانظر الإنصاف ١٩٨/٢ ـ ١٩٩، والكافى لابن عبد البر ٢٦٢/١.

وقال في التمهيد 18/19 ـ 187: «وأما اختلافهم في التكبير لسجود التلاوة والتسليم منها: فقال الشافعي وأحمد وإسحاق، وأبو ثور، وأبو حنيفة: يكبر التالي إذا سجد، ويكبر إذا رفع رأسه في الصلاة وفي غير الصلاة.

وروي ذلك عن جماعة من التابعين، وكذلك قال مالك إذا كان في صلاة، واختلف عنه إذا كان في غير صلاة.

وكان الشافعي وأحمد يقولان: يرفع يديه إذا أراد أن يسجد.

قال الأثرم: وأخبرت عن أحمد أنه كان يرفع يديه في سجود القرآن خلف الإمام في التراويح في رمضان.

قال: وكان ابن سيرين ومسلم بن يسار يرفعان أيديهما في سجود التلاوة إذا كبر.

وقال أحمد: يدخل هذا في حديث وائل بن حجر: «أن النبي - ﷺ كان يرفع يديه مع التكبير»، ثم قال: مَنْ شاء رفع، ومن شاء لم يرفع يديه ههنا.

وقال أبو الأحوص، وأبو قلابة، وابن سيرين، وأبو عبد الرحمٰن السلمى: يسلم إذا رفع رأسه من السجود.

وبه قال إسحاق، قال: يسلّم عن يمينه فقط: السلام عليكم. وقال إبراهيم النخعي، والحسن البصري، وسعيد بن جبير، ويحيى بن وثاب: ليس في سجود القرآن تسليم.

وهو قول مالك، والشافعي، وأبي حنيفة وأصحابهم.

هذا هو السنة المعروفة عن النبي ـ على عامة السلف، وهو المنصوص عن الأئمة المشهورين. وعلى هذا فليست صلاة، فلا تشترط لها شروط الصلاة، بل تجوز على غير طهارة (١). كما كان ابن عمر يسجد على غير طهارة (٢)؛ لكن هي بشروط الصلاة أفضل، ولا

<sup>=</sup> وقال أحمد: أما التسليم، فلا أدري ما هو؟» اهد. وانظر شرح السنة ٣/٥/٣.

<sup>(</sup>۱) قال ابن عبد البر في الكافي ١/ ٢٦٢: «ولا يسجد أحد للتلاوة إلا على طهارة، ومستقبل القبلة، ويكبر لها ـ إن شاء ـ ولا تشهد فيها، ولا تسليم، ولا يسجد في وقت لا تجوز فيه الصلاة» اه.

وقال الزهري: لا تسجد إلا أن تكون طاهراً، فإذا سجدت وأنت في حضر، فاستقبل القبلة، فإن كنت راكباً فلا عليك حيث كان وجهك. رواه البخاري ٢/٧٥٥ تعليقاً وانظر شرح السنة ٣/٢١٣.

وقال في الإنصاف ١٩٣/٢: «سجود التلاوة صلاة، فيشترط له ما يشترط للنافلة، وهذا المذهب، وعليه جماهير الأصحاب، وقطع به أكثرهم.

وعند الشيخ تقي الدين: سجود التلاوة وسجود الشكر خارج الصلاة، لا يفتقر إلى وضوء، وبالوضوء أفضل.

وقد حكى النووي الإجماع على اشتراط الطهارة لسجود التلاوة والشكر» اه. وانظر الشرح الكبير ١/ ٣٧١، وفتح البارى ٢/ ٥٠٥ ـ ٥٠٤.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري عنه معلقاً ٢/٥٥٣، ووصله ابن أبي شيبة=

## ينبغي أن يخلّ بذلك إلاّ لعذر.

فالسجود بلا طهارة خير من الإخلال به؛ لكن قد يقال: إنه لا يجب في هذه الحال، كما لا يجب على السامع، ولا على مَنْ لم يسجد قارئه، وإن كان ذلك السجود جائزاً عند جمهور العلماء.

وكما يجب على المؤتم في الصلاة تبعاً لإمامه بالاتفاق، وإن قالوا: لا يجب في غير هذه الحال، وقد حمل بعضهم حديث زيد على أن النبي - على للمريض، متطهراً، وكما لا تجب الجمعة على المريض، والمسافر، والعبد، وإن جاز له فعلها، لا سيما وأكثر العلماء لا يجوزون فعلها إلا مع الطهارة (١)، ولكن الراجح أنه يجوز فعلها للحديث. وعلى هذا ترجم

في المصنف (٤٣٢٢) ١/٣٧٥ ، ولم يوافق ابن عمر أحد
 على جواز السجود بلا وضوء إلا الشعبي، أخرجه ابن أبي
 شيبة في المصنف ١/٣٧٥ (٤٣٢٥) عنه بسند صحيح.

وأخرجه برقم (٤٣٢٨) ٣٧٦/١ أيضاً ـ بسند حسن عن أبي عبد الرحمٰن السلمي أنه كان يقرأ السجدة ثم يسلم وهو على غير وضوء إلى غير القبلة، وهو يمشي يومىء إيماءً. وانظر فتح الباري ٢/٥٥٤.

<sup>(</sup>۱) وانظر المصنف لابن أبي شيبة ١/ ٣٧٥ ـ ٣٧٦، والمصنف لعبد الرزاق ٣٠٠/٣ ـ ٣٥١.

البخاري فقال: «باب سجدة المسلمين مع المشركين والمشرك نجس ليس له وضوء. قال: وكان ابن عمر يسجد على غير وضوء (١).

وذكر سجود النبي - على النجم لما سجد، وسجد معه المسلمون والمشركون. وهذا الحديث في الصحيحين من وجهين: من حديث ابن مسعود (٢) وحديث ابن عباس (٣). وهذا فعلوه تبعاً للنبي - على النجدُوا لِلّهِ وَاعْبُدُوا اللهِ وَاعْبُدُوا اللهِ وَاعْبُدُوا اللهِ وَاعْبُدُوا اللهِ وَاعْبُدُوا اللهِ وَاللهِ وَاعْبُدُوا اللهِ وَاللهِ وَاعْبُدُوا اللهِ وَاللهِ وَاعْبُدُوا اللهِ وَاعْبُدُوا اللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللّهِ وَاللّهُ وَ

ومعلوم أنّ جنس العبادة لا تشترط له الطهارة، بل إنما تشترط للصلاة. فكذلك جنس السجود يشترط لبعضه، وهو السجود الذي لله كسجود الصلاة، وسجدتي السهو، بخلاف سجود التلاوة، وسجود الشكر، وسجود الآيات.

ومما يدّل على ذلك: أنّ الله أخبر عن سجود السحرة لما آمنوا بموسى على وجه الرضا بذلك السجود، ولا ريب أنهم لم يكونوا متوضئين، ولا يعرفون الوضوء. فعلم أنّ السجود المجرد لله مما يحبه

<sup>(</sup>١) فتح الباري ٢/ ٥٥٣، كتاب سجود القرآن باب (٥).

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٣) سبق تخريجه.

الله ويرضاه، وإن لم يكن صاحبه متوضئاً، وشرع مَنْ قبلنا شرع لنا ما لم يرد شرعنا بخلافه، وهذا سجود إيمان.

ونظيره الذين أسلموا فاعتصموا بالسجود، ولم يقبل ذلك منهم خالد فقتلهم، فأرسل النبي عليه علياً علياً فوداهم بنصف دية (١)، ولم ينكر عليهم ذلك السجود،

<sup>(</sup>۱) رواه ابن أبي عاصم في الديات ص ١٦٩، والطبراني في المعجم الكبير، حديث رقم (٣٨٣٦) ١١٤/٤ من طريق إسماعيل بن أبي خالد، عن قيس بن أبي حازم، عن خالد بن الوليد أن رسول الله على الله عن خالد بن الوليد إلى ناس من خثعم، فاعتصموا بالسجود، فقتلهم فوداهم رسول الله على بنصف الدية، ثم قال: «أنا بريء من كل مسلم أقام مع المشركين لا تراءى ناراهما».

قلت: هذا الحديث رجاله ثقات، إلا أنّ الحفاظ أعلّوه بالإرسال:

ـ فقد رواه من طريق قيس، عن جرير بن عبد الله:

أبو داود في كتاب الجهاد، باب (٩٥) النهي عن قتل من اعتصم بالسجود، حديث رقم (٢٦٤٥) ٣/ ٤٥ ثم قال: رواه هشيم، ومعتمر، وخالد الواسطي، وجماعة لم يذكروا: جريراً.

والترمذي في كتاب السير، باب (٤٢) ما جاء في كراهية المقام بين أظهر المشركين، حديث رقم (١٦٠٤) ٢٦٥. وفي العلل الكبير، حديث رقم (٤٨٣) ص ٢٦٤.

وابن أبي حاتم في العلل ١/٣١٤.

وابن الأعرابي في معجمه، حديث رقم (٨٥٧) ١٦٠/٤. والطبراني في المعجم الكبير، حديث رقم (٢٢٦٤ ـ ٢٢٦٥) ٣٠٣/٢ ـ ٣٠٤، والبيهقي في الشعب ٧/ ٣٩ ـ ٤٠. وفي سننه ١٢/٩ ـ ١٣.

قلت: اختلف في هذا الحديث على إسماعيل:

أ ـ فرواه حجاج بن أرطأة، وأبو معاوية، وصالح بن عمر -عند الطبراني \_: رووه عن إسماعيل، عن قيس، عن جرير به. ب \_ ورواه حفص بن غياث، عن إسماعيل، عن قيس، عن خالد بن الوليد \_ كما سبق تخريجه.

جـ ـ ورواه هشيم، وخالد الوسطى، وعبدة، وأبو خالد الأحمر، ومعتمر بن سليمان، وعبد الرحيم بن سليمان: رووه عن إسماعيل، عن قيس مرسلاً:

رواية عبد الرحيم: عند ابن أبي شيبة في المصنف، حديث رقم (۳۶۲۳۰) ۷/ ۴٤۸.

ورواية معتمر بن سليمان: عند سعيد بن منصور في سننه، حديث رقم (٢٦٦٣) ٢٤٩/٢ وأشار إليها أبو داود كمّا سبق. ورواية أبى خالد الأحمر: عند النسائي في كتاب القسامة، باب القود بغير حديدة، ٨/٣٦.

ورواية عبدة: عند الترمذي في كتاب السير، باب (٤٢) ما جاء في كراهية المقام بين أظهر المشركين، حديث رقم .100/8 (17.0)

ورواية هشيم، وخالد: عند أبي داود، كما أشار إليها، وسبق نقله.

ولم يكونوا بعد قد أسلموا، ولا عرفوا الوضوء، بل سجدوا لله سجود الإسلام، كما سجد السحرة.

ومما يدلّ على ذلك أنّ الله أمر بني إسرائيل أن

= ورواية هؤلاء الثقات الأثبات، الأكثر عدداً أولى.

قال الترمذي في سننه ١٥٥/٤ - ١٥٦: «حدثنا هناد، حدثنا عبدة، عن إسماعيل بن أبي خالد، عن قيس بن أبي حازم مثل حديث أبي معاوية - ولم يذكر فيه عن جرير، وهذا أصح.

قال: وأكثر أصحاب إسماعيل، عن قيس بن أبي حازم أن رسول الله عن عن جرير.

ورواه حماد بن سلمة، عن الحجاج بن أرطأة، عن إسماعيل ابن أبي خالد، عن قيس، عن جرير، مثل حديث أبي معاوية.

قال: وسمعت محمداً يقول: الصحيح حديث قيس، عن النبي - عليه مرسل اه.

وقال في العلل الكبير ص ٢٦٤ ـ ٢٦٥: «سألت محمداً عن هذا الحديث؟.

فقال: الصحيح، عن قيس بن أبي حازم مرسل.

قلت له: فإن حماد بن سلمة، روى هذا الحديث عن الحجاج بن أرطأة، عن إسماعيل بن أبي خالد، عن قيس بن أبي حازم، عن جرير؟

فلم يعدّه محفوظاً» اه.

وقال ابن أبي حاتم في العلل ٣١٤/١: «فقال أبي: الكوفيون سوى حجاج لا يسندونه، ومرسل أشبه اه.

يدخلوا الباب سجداً، ويقولوا: حطة. ومعلوم أنه لم يأمرهم بوضوء، ولا كان الوضوء مشروعاً لهم؛ بل هو من خصائص أمة محمد على الله وسواء أريد السجود بالأرض، أو الركوع. فإنه إن أريد الركوع فهو عبادة مفردة: يتضمن الخضوع لله، وهو من جنس السجود. لكن شرعنا شرع فيه سجود مفرد، وأما ركوع مفرد ففيه نزاع، جوزه بعض العلماء بدلاً عن سجود التلاوة (۱).

وحكى صاحب المستوعب رواية عن أحمد: أن ركوع الصلاة يقوم مقام السجود.

وقال أبو حنيفة: يقوم مقامه، لقوله تعالى - ﴿وَخَرَّ رَاكِمًا وَأَنَّابَ ﴾ اه.

وقال في الإنصاف ٢/١٩٥: «لا يقوم ركوع ولا سجود عن سجدة التلاوة في الصلاة، على الصحيح من المذهب، قدّمه في الفروع، والمغني، والشرح وغيرهم.

وعنه: بلي.

وقيل: يجزىء الركوع مطلقاً، أعني: سواء كان في الصلاة أو لا. قاله في الفروع وغيره. وحكي عن القاضي.

وقال في الرعاية: وعنه يجزىء ركوع الصلاة وحده. انتهى. قلت: اختاره أبو الحسين.

وقال في الفائق: لا يقوم الركوع مقامه، وتقوم سجدة الصلاة عنه. نص عليه، وجزم به في مجمع البحرين، وقدَّمه ابن تميم اه.

<sup>(</sup>۱) قال في الشرح الكبير ١/٣٧٣: «والركوع لا يقوم مقام السجود.

و ـ أيضاً ـ فقد أخبر الله عن الأنبياء بالسجود الممجرد، في مثل قوله: ﴿ أُولَتِكَ الَّذِينَ أَنَعَمَ اللَّهُ عَلَيْمٍ مِنَ الْمَجِرد، في مثل قوله: ﴿ أُولَتِكَ الَّذِينَ أَنَعَمَ اللَّهُ عَلَيْمٍ مِنَ الْبَيْنِ مِن ذُرِيَةِ إِبْرَهِيمَ النَّبِينَ مِن ذُرِيَةِ إِبْرَهِيمَ النَّبِينَ مِن ذُرِيَةِ إِبْرَهِيمَ اللَّهِ مَا مَن خُولًا مَا مُورِين خُرُوا مُلْمُورين مُحَدًا وَيُكِيًّا ﴾ [مريم: ٥٨] ولم يكونوا مأمورين بالوضوء؛ فإنّ الوضوء من خصائص أمة محمد، كما جاءت الأحاديث الصحيحة: «أنهم يبعثون يوم القيام غُرّا محجلين من آثار الوضوء، وأن الرسول يعرفهم بهذه محجلين من آثار الوضوء، وأن الرسول يعرفهم بهذه السيماء»(١) فدل على أنه لا يشركهم فيها غيرهم. والحديث الذي رواه ابن ماجه وغيره: أنه توضأ مرة مرة، ومرتين مرتين، وثلاثاً ثلاثاً، وقال: «هذا وضوئي، ووضوء الأنبياء قبلي»(٢). حديث ضعيف عند أهل العلم ووضوء الأنبياء قبلي»(٢).

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۱۳۳)، ومسلم (۲٤٦)، وأحمد ۲۲۳۲ - ۲۲۳ - ۲۳۲ وابن عبان (۱۰٤۹)، وأبو عوانة ۱/ ۲۶۳ - ۲۶۳، والقاسم بن سلام في الطهور (۲۲ - ۲۹)، والبيهقي ۱/۷۰.

والبغوي في شرح السنة (۲۱۸).

<sup>(</sup>۲) رواه ابن ماجه (٤١٩)، وأحمد ٩٨/٢.

والطيالسي (١٨١)، وأبو يعلى (٩٩٥٥)، والدارقطني ٧٩/١ ـ ٨١، وابن أبي حاتم في العلل ٢٥/١، وابن حبان في المجروحين ٢٦١/٢ ـ ٢٦٢.

والبيهقى ١/ ٨٠.

بالحديث، لا يجوز الاحتجاج بمثله، وليس عند أهل الكتاب خبر عن أحد من الأنبياء أنه كان يتوضأ وضوء المسلمين، بخلاف الاغتسال من الجنابة، فإنه كان مشروعاً؛ ولكن لم يكن لهم تيمم إذا عدموا الماء، وهذه الأمة مما فضلت به التيمم مع الجنابة، والحدث الأصغر، والوضوء.

فإن قيل: أولئك الأنبياء إنما سجدوا على غير وضوء؛ لأن الصلاة كانت تجوز لهم بغير وضوء.

<sup>=</sup> وسنده ضعيف جداً فيه:

١ عبد الرحيم بن زيد العمي: قال في الكاشف ٢/١٧٠:
 «تركوه» اه.

وقال في التقريب ١/٤٠٤: «كذَّبه ابن معين» اهـ.

لكن تابعه عليه سلام بن سليم الطويل، وهو متروك - أيضاً - كما في التقريب ٢/ ٣٤٢، وتابعه محمد بن الفضل: وقد كذّبه العلماء. انظر التقريب ٢/ ٢٠٠، ولا تجدي هذه المتابعات لقوة ضعف هؤلاء.

٢ ـ زيد بن الحواري العمي: ضعيف. انظر التقريب ١/٢٧٤.
 ٣ ـ الانقطاع بين معاوية بن قرة وابن عمر: نص عليه أبو حاتم،
 حيث قال عنه: لم يلق ابن عمر. انظر تهذيب التهذيب ١٠/
 ٢١٧، والمستدرك ١/ ١٥٠، وانظر العلل لابن أبي حاتم ١/٥٥.
 وله طرق أخرى ضعيفة انظر تخريجنا لسنن ابن ماجه برقم (٤١٩).

وقد أوجب الله تعالى الطهارة للصلاة كما أمر بذلك في القرآن، وكما ثبت عن النبي - على أنه قال: «لا يقبلُ الله صلاة أحدكم إذا أحدث حتى يتوضأ»(١) أخرجاه في الصحيحين. وفي الصحيح عن النبي - على أنه قال: «لا يقبلُ الله صلاة بغير طهور، ولا صدقة من غلول»(٢)، وقد

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۱۳۰ ـ ۲۹۰۶)، ومسلم (۲۲۰)، وأبو داود (۲۰)، والترمذي (۷۲)، وأحمد في المسند ۲۰۸/۳ ـ ۳۱۸، وعبد الرزاق (۵۳۰)، وابن المنذر في الأوسط ۱۰۸/۱ ـ ۱۳۷.

 <sup>(</sup>۲) رواه أبو داود (۹۹)، والنسائي ۱/۸۷ ـ ۸۸ وه/٥٦ ـ ۷۷،
 وفي الكبرى (۷۹)، وابن ماجه (۲۷۱)، وأحمد في المسند
 ٥/٤٧ ـ ۷۷، والـدارمـي (٦٨٦)، وأبـو عـوانـة ١/٣٥، =

أجمع المسلمون على وجوب الطهارة للصلاة.

يبقى الكلام في مسمى «الصلاة» فإنّ الذين أوجبوا الطهارة للسجود المجرد، اختلفوا فيما بينهم:

فقالوا: يسلم منه.

وقال بعضهم: يكبر تكبيرتين: تكبيرة للافتتاح، وتكبيرة للسجود.

وقال بعضهم: يتشهّد فيه، وليس معهم لشيء من هذه الأقوال أثر، لا عن النبي - ﷺ ولا عن أحد من الصحابة؛ بل هو مما قالوه برأيهم، لما ظنوه صلاة (١٠).

وقال بعضهم: لا تكون الصلاة إلا ركعتين، وما دون ذلك لا يكون صلاة، إلا ركعة الوتر. واحتج بما في السنن، عن ابن عمر: أنّ النبي - على اللهار مثنى مثنى "(٢) وهذا القول قاله ابن حزم.

<sup>=</sup> والطيالسي (١٣١٩)، وأبو عبيد في الطهور (٥٦)، والطبراني في الكبير (٥٠٥)، وفي الصغير ٢٩/١، وابن حبان (١٧٠٥)، والبيهقي ٢/١٤ ـ ٢٣٠، وأبو نعيم في الحلية ٦/١ ـ ١٧٠، والبغوي (١٥٧).

<sup>(</sup>١) قد سبق مناقشة هذه الأقوال قريباً.

<sup>(</sup>۲) رواه أبو داود (۱۲۹۰)، والترمذي (۵۹۷)، والنسائي ۳/ ۲۲۷، وابن ماجه (۱۳۲۲)، والدارمي (۱٤٥۸)، =

ولم يشترط الطهارة لما دون ذلك، لا لصلاة الجنازة، ولا لغيرها. وهذا أيضاً ضعيف. فإنّ الحديث ضعيف، والحديث الذي نوي الصحاح الذي رواه الثقات قوله: «صلاة الليل مثنى مثنى»(١).

وأما قوله: و«النهار» فزيادة انفرد بها البارقي (٢)،

وابن حبان (۲٤٨٢ ـ ۲٤٨٣)، والدارقطني ١/٢١٧، والبيهقي
 ٢/ ٤٨٧.

وابن عبد البر في التمهيد ١٨٥/١٣ ـ ١٨٨ ثم قال: «روى سالم، ونافع، وعبد الله بن دينار، وأبو سلمة، وطاوس، وعبد الله بن شقيق، ومحمد بن سيرين، كلّهم عن ابن عمر، عن النبي ـ ﷺ ـ: «صلاة الليل مثنى» لم يذكروا النهار.

انظر التفصيل في هذا الحديث في التمهيد ١٨٤/١٣ ـ ١٨٨، وتخريجنا لسنن ابن ماجه.

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۹۹۰)، ومسلم (۷٤۹)، وأبو داود (۱۳۲۱)، والنسائي ۲۳۳/۲، وابن ماجه (۱۳۲۰)، والحميدي (۱۳۲)، وابن حبان (۲۲۲۱ ـ ۲۲۲۲ ـ ۲۲۲۲)، والبيهقي ۲۱/۳ ـ ۲۱۲۲)، والبيهقي ۲۱/۳ ـ ۲۱/۳ مر.

وله طرق أخرى انظر تخريجها في تخريجنا لسنن ابن ماجه.

<sup>(</sup>٢) هو علي بن عبد الله الأزدي، أبو عبد الله بن أبي الوليد البارقي.

قال ابن عدي: ليس عنده كثير حديث، وهو عندي لا بأس به.

انظر تهذیب التهذیب ۷/ ۳۰۸ \_ ۳۰۹.

وقد ضعّفها أحمد (١)، وغيره. والمرجع في مسمى الصلاة إلى الرسول على .

وفي السنن حديث علي، عن النبي - علي السنن حديث علي الصلاة الطهور، وتحريمها التكبير، وتحليلها التسليم (٢٠٠٠).

وبه قال أحمد بن حنبل، واحتج بنحو ما ذكرنا.

وكان يحيى بن معين يخالف أحمد في حديث علي الأزدي ويضعّفه ولا يحتج به، ويذهب مذهب الكوفيين في هذه المسألة.

ويقول: إن نافعاً، وعبد الله بن دينار، وجماعة رووا هذا الحديث، عن ابن عمر لم يذكروا فيه: والنهار» اه.

(۲) رواه أبو داود (۲۱ ـ ۲۸)، والترمذي (۳)، وابن ماجه
 (۲۷۵)، والدارمي (۱۸۷۷)، وأحمد ۱۲۳/۱ ـ ۱۲۹.

والطحاوي ٢/٣/١، وأبو يعلى (٦١٦)، والدارقطني ١/ ٢٦، والبزار (٦٣٣)، والحاكم في شعار أصحاب الحديث ص ٧٧، وابن عدي ١/٤٤، و٦/ ٤١٠، والقاسم بن سلام في الطهور (٣٧)، والبيهقي ٢/ ١٥ ـ ١٧٣ ـ ٢٥٠ ـ ٢٥٠ ـ ٣٧٩، وأبو نعيم في الحلية ٧/ ١٤٢ و٨/ ٣٧٢، والخطيب في تاريخه ١/ ١٩٧، والبغوي (٥٥٨).

وسنده حسن، رجاله ثقات، سوى عبد الله بن محمد بن عقيل: صدوق. انظر الكاشف ١٣/٦، والتهذيب ١٣/٦ ـ ١٥٠، والمغني ١/٤٥٠، والتقريب ٤٤٧/١ ـ ٤٤٨.

<sup>(</sup>۱) قال ابن عبد البر في التمهيد ۱۸۰/۱۳ ـ ۱۸۹: «وعلى هذا القول ـ أي: صلاة النهار ـ جماعة فقهاء الحجاز، وإليه ذهب مالك والشافعي.

وهذا محفوظ عن ابن مسعود من قوله(١).

فهذا يبيّن أنّ «الصلاة» التي مفتاحها الطهور، وتحريمها التكبير، وتحليلها التسليم. وهذا يتناول كلّ ما تحريمه التكبير، وتحليله التسليم: كالصلاة التي فيها ركوع وسجود، سواء كانت مثنى أو واحدة، أو كانت ثلاثاً متصلة، أو أكثر من ذلك. وهو يتناول صلاة الجنازة؛ فإنّ تحريمها التكبير، وتحليلها التسليم (٢).

وفي الباب عن جابر وأبي سعيد. انظر تخريج ذلك في
 تخريجنا لسنن ابن ماجه، ونصب الراية ٢٠٧/١ ـ ٣٠٨.

<sup>(</sup>۱) رواه البيهقي في سننه ١٦/٢ ـ ١٧٣ و١٧٤ وسنده صحيح إلى ابن مسعود.

<sup>(</sup>٢) قال الكرماني: غرض البخاري بيان جواز إطلاق الصلاة على صلاة الجنازة، وكونها مشروعة، وإن لم يكن فيها ركوع وسجود.

فاستدل تارة بإطلاق اسم الصلاة والأمر بها، وتارة بإثبات ما هو من خصائص الصلاة نحو عدم التكلم فيها، وكونها مفتتحة بالتكبير، مختتمة بالتسليم، وعدم صحتها بدون الطهارة، وعدم أدائها عند الوقت المكروه، وبرفع اليد، وإثبات الأحقية بالإمامة، وبوجوب طلب الماء لها، وبكونها ذات صفوف وإمام.

قال: وحاصله أنّ الصلاة لفظ مشترك بين ذات الأركان المخصوصة وبين صلاة الجنازة، وهو حقيقة شرعية=

والصحابة أمروا بالطهارة لما فرّقوا بينها وبين سجود التلاوة، وهو الذي ذكره البخاري في صحيحه (١). فقال في «باب سنة الصلاة على الجنازة»(٢): وقال النبي

فيهما. انتهى كلامه، وقد قال بذلك غيره.

وقال ابن رشيد: وفي استدلال البخاري ـ بالأحاديث التي صدر بها الباب من تسميتها صلاة ـ، لمطلوبه من إثبات شرط الطهارة إشكال؛ لأنه إن تمسك بالعرف الشرعي عارضه عدم الركوع والسجود، وإن تمسك بالحقيقة اللغوية عارضته الشرائط المذكورة، ولم يستو التبادر في الإطلاق فيدعى الاشتراك لتوقف الإطلاق على القيد عند إرادة الجنازة بخلاف ذات الركوع والسجود، فتعين الحمل على المجاز. انتهى. قال الحافظ ابن حجر: ولم يستدل البخاري على مطلوبه بمجرد تسميتها صلاة، بل بذلك وبما انضم إليه من وجود

جميع الشرائط إلا الركوع والسجود. ثم قال الحافظ: ولا يخفى أنّ بحث ابن رشيد أقوى. انظر فتح البارى ٣/١٩٢.

- (۱) كتاب الجنائز باب (٥٦) سنة الصلاة على الجنازة، ٣/ ١٨٩ ـ
   ۱۹۰ (فتح البارى).
- (٢) قال الزين بن المنير: المراد بالسنة ما شرعه النبي عَيَّة ـ فيها، يعني: فهو أعم من الواجب والمندوب.

ومراده بما ذكره هنا من الآثار والأحاديث أنّ لها حكم غيرها من الصلوات والشرائط والأركان، وليست مجرد دعاء، فلا تجزىء بغير طهارة مثلاً. انظر فتح الباري ٣/ ١٩٠. - على الجنازة»(۱)، وقال: «صلّوا على صاحبكم»(۲)، وقال: «صلّوا على صاحبكم»(۲)، وقال: «صلّوا على النجاشي»(۳) سمّاها صلاة، وليس فيها ركوعٌ ولا سجود(٤)، ولا يتكلّم فيها، وفيها تكبيرٌ وتسليم.

وكان ابن عمر لا يصلّي إلاّ طاهراً (٥)، ولا يصلي

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۷۷ ـ ۱۳۲۳ ـ ۱۳۲۶ ـ ۱۳۲۰)، ومسلم (۹٤٥)، وأبو داود (۲۱۲۸)، والترمذي (۱۰٤۰)، والنسائي ۷۶/۵ ـ ۲۲۳ ـ ۲۲۳ ـ ۲۲۳ ـ ۲۲۳ ـ ۲۲۳ ـ ۲۳۳ ـ ۲۲۳ ـ ۲۳۳ ـ ۲۷۰ ـ ۲۷۳ ـ ۲۷۳ ـ ۲۷۰ ـ وابن علی (۲۱۸۸)، وابن حبان (۲۰۷۸)، وابن المجارود (۲۲۰)، والطیالسي (۷۲۸)، وعبد الرزاق (۲۲۷۰)، والبیهقی ۳/۲۱۲ ـ ۲۱۲.

 <sup>(</sup>۲) رواه البخاري (۲۲۸۹ ـ ۲۲۹۰)، والنسائي ٤/ ٦٥، وأحمد ٤/ ٤٧ ـ - ٥٠، والطبراني في المعجم الكبير (۲۲۵۸ ـ ۲۲۹۰ ـ ۲۲۹۱).

<sup>(</sup>۳) رواه البخاري (۱۳۱۷ ـ ۱۳۲۰ ـ ۱۳۳۱ ـ ۳۸۷۷ ـ ۳۸۷۸)، ومسلم (۹۰۲)، والنسائي ۲۹/۶ ـ ۷۰، وأحمد ۳۰۵/۳ ـ ۳۲۳ وعبد الرزاق (۲۶۰٦)، وابن حبان (۳۰۹۷ ـ ۳۰۹۹ ـ ۲۱۰۰)، والبيهقي ۲۹/۶ ـ ۶۹ ـ ۵۰.

<sup>(</sup>٤) قال الحافظ ابن حجر في الفتح ٣/ ١٩٠ «أي: يشترط فيها ما يشترط في الصلاة وإن لم يكن فيها ركوع ولا سجود؛ فإنه لا يتكلّم فيها ويكبّر فيها ويسلّم منها بالاتفاق، وإن اختلف في عدد التكبير والتسليم» اه.

<sup>(</sup>٥) رواه مالك في الموطأ، حديث رقم (٢٦) ٢٣٠/١، وابن المنذر في الأوسط ٢٠/٢، وعلّقه البخاري ٣/١٨٩.

## عند طلوع الشمس، ولا غروبها(١)، ويرفع يديه(٢).

(۱) وصله سعيد بن منصور من طريق أيوب، عن نافع، قال: كان ابن عمر: إذا سئل عن الجنازة بعد صلاة الصبح وبعد صلاة العصر يقول: ما صليتا لوقتهما.

تنبيه: (ما) في قوله: ما صلّيتا: ظرفية، ومقتضاه: أنهما إذا أخرتا إلى وقت الكراهة عنده لا يصلى عليها حينئذ، فكأن ابن عمر يرى اختصاص الكراهة بما عند طلوع الشمس وعند غروبها لا مطلق ما بين الصلاة وطلوع الشمس أو غروبها. وإلى قول ابن عمر في ذلك ذهب مالك والأوزاعي والكوفيون وأحمد وإسحاق، انظر فتح الباري ٣/ ١٩٠، والمصنف لابن أبي شيبة ٢/ ٤٨٤ ـ ٤٨٥، والمصنف لعبد الرزاق ٣/٣٧٥ ـ

(٢) وصله البخاري في كتاب رفع اليدين، والأدب المفرد، وابن أبي شيبة (١١٣٨٠).

وقد روي مرفوعاً أخرجه الطبراني في الأوسط بإسناد ضعيف. انظر الفتح ١٩٠/٣ وانظر في رفع اليدين مع التكبير: المصنف لابن أبي شيبة ٢/ ٤٩٠ ـ ٤٩١، والمصنف لعبد الرزاق ٣/ ٤٦٩ ـ ٤٧٠، وفي البخاري زيادة على ما ذكره شيخ الإسلام نقلاً عن البخاري: «وقال الحسن: أدركت الناس وأحقهم على جنائزهم من رضوهم لفرائضهم.

وإذا أحدث يوم العيد أو عند الجنازة يطلب الماء ولا يتيمم، وإذا انتهى إلى الجنازة وهم يصلون يدخل معهم بتكبيرة.

وقال ابن المسيب: يكبّر بالليل والنهار والسفر والحضر أربعاً. وقال أنس ـ رضي الله عنه ـ: تكبيرة الواحدة استفتاح الصلاة» اه. وقــال تــعــالـــى: ﴿وَلَا نُصَلِ عَلَىٰ أَحَدِ مِنْهُم مَاتَ أَبْدًا وَلَا نَقُمُ عَلَىٰ فَتُمُ اللهِ عَلَىٰ فَكُمُ عَلَىٰ فَتَمُ اللهِ عَلَىٰ فَتُرُوءً ﴾ [التوبة: ٨٤] وفيها صفوف وإمام.

وهذه الأمور التي ذكرها كلّها منتفية في سجود التلاوة، والشكر، وسجود الآيات؛ فإنّ النبي على له يسمّ ذلك صلاة ولم يشرع لها الاصطفاف، وتقدم الإمام، كما يشرع في صلاة الجنازة وسجدتي السهو بعد السلام، وسائر الصلوات. ولا سنّ فيها النبي على سلاماً، ولم يُرْوَ ذلك عنه لا بإسناد صحيح، ولا ضعيف، بل هو بدعة، ولا جعل لها تكبير افتتاح، وإنما روي عنه أنه كبر فيها إما للرفع، وإما للخفض. والحديث في السنن (۱).

وابن عباس جوز التيمّم للجنازة عند عدم الماء(٢)،

<sup>(</sup>١) قد سبق تخريج الحديث، والأقوال فيما سبق.

<sup>(</sup>۲) رواه ابن أبي شيبة في المصنف، حديث رقم (١١٤٦٧) ٢/ ٤٩٧.

وابن المنذر في الأوسط، ٢/ ٧٠.

وفيه مغيرة بن زياد: ضعيف.

وقد روي مرفوعاً:

رواه ابن عدي في الكامل ١٨٢/٧ ثم قال: هذا مرفوع غير محفوظ، والحديث موقوف على ابن عباس. وفيه:

١ - مغيرة بن زياد: ضعيف. انظر العلل المتناهية ١/ ٣٧٩.

٢ ـ يمان بن سعيد المصيصي: ضعّفه الدارقطني وغيره. =

وهذا قول كثير من العلماء (١)، وهو مذهب أبي حنيفة وأحمد في إحدى الروايتين (٢)، فدلّ على أنّ الطهارة

انظر لسان الميزان ٦/٣١٦، والكامل ٧/١٨٢.
 ٣ ـ الشذوذ، كما سبق قول ابن عدي هذا.

ورواه ابن الجوزي في العلل ١/ ٣٧٩.

(۱) انظر المصنف لابن أبي شيبة ٢/ ٤٩٧ ـ ٤٩٨، والمصنف لعبد الرزاق ٢/ ٤٥١ ـ ٤٥٣.

(٢) قال ابن المنذر في الأوسط ٢/ ٧٠ ـ ٧١: «اختلف أهل العلم في الحاضر تحضره الجنازة وهو على غير طهارة:

١ ـ فقالت طائفة: يتيمم ويصلي عليها. روينا هذا القول عن
 ابن عمر، وابن عباس، ـ ثم ذكر بسنده القولين عنهما ـ.

وبه قال النخعي، والجسن، والزهري، والليث، وسعد بن إبراهيم، ويحيى الأنصاري، وربيعة، وسفيان، وإسحاق، وأصحاب الرأي، كذا قالوه في الجنازة والعيد، وقال الأوزاعي في العيد مثله.

٢ ـ وقالت طائفة: لا يتيمم للجنازة في المصر، هذا قول الشافعي، وأحمد، وأبى ثور.

قال أبو ثور: لا أعلم خلافاً أنّ رجلاً لو أحدث يوم الجمعة وخاف فوتها، أن ليس له أن يتيمم ويصلي، فإذا كان هذا من القوم إجماعاً لوجود الماء، كان كل محدث في موضع يجد فيه الماء مثله.

٣ ـ وفي المسألة قول ثالث: قاله الشعبي: يصلي عليها على غير وضوء ليس فيها ركوع ولا سجود.

قال ابن المنذر: وبالقول الثاني أقول» اه.

وانظر تنقيح التحقيق ١/ ٥٨٥، وفتح الباري ٣/ ١٩٢،=

تشترط لها عنده، وكذلك هذه الصفات منتفية في الطواف، فليس فيه تسليم، والكلام جائز فيه، وليس فيه اصطفاف وإمام، وقد قرن الله في كتابه وسنة رسوله بين الطائف والمصلي، ولم يرد عن النبي - علم أنه أمر بالطهارة للطواف، لكنه كان يطوف متطهّراً هو والصحابة، وكانوا يصلّون ركعتي الطواف بعد الطواف، ولا يصلّي إلا متطهّراً، والنهي إنما جاء في طواف الحائض فقال: «الحائض تقضي المناسك كلّها إلا الطواف بالبيت» (۱).

وقد قيل: إن ذلك لأجل المسجد.

وقيل: لأجل الطواف.

<sup>=</sup> والأم ١/ ٥٢، قال في الفتح ٣/ ١٩٢: «ونقل ابن عبد البر الاتفاق على اشتراط الطهارة لها إلا عن الشعبي، قال: ووافقه إبراهيم بن علية وهو ممن يرغب عن كثير من قوله، ونقل غيره أنّ ابن جرير الطبري وافقهما على ذلك، وهو مذهب شاذ» اه.

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۲۹۶ ـ ۱۰۱۸ ـ ۱۰۱۸ ـ ۱۲۰۰ ـ ۱۲۰۰ ـ ۱۷۸۷ ـ ۱۸۰۸ ـ ۱۲۰۰ ـ ۱۲۸۷ ـ ۱۲۸۸ م ۱۸۰۵ ـ ۱۲۸۸ وأبو داود (۱۷۸۲)، وأبو داود (۱۷۸۲)، وابن ماجه (۲۹۳۳)، ومالك في الموطأ ۱/۱۱۱، والحميدي (۲۰۳۲) وابن خزيمة (۲۹۳۳)، وابن حبان (۲۸۳۳ ـ ۲۸۳۳)، والبيهقي ۱/۸۰۸ و ۳/۸ ـ ۲۸، والبغوي (۱۹۱۳ ـ ۱۹۱۲) من حديث عائشة ـ رضى الله عنها ـ.

وقيل: لهما.

والله تعالى قال لإبراهيم عليه السلام: ﴿ وَطَهِّرُ بَيْتِيَ لِلطَّآمِفِينَ ﴾ [الحج: ٢٦] فاقتضى ذلك تطهيره من دم الحيض وغيره.

و ـ أيضاً ـ فإبراهيم والنبيون بعده كانوا يطوفون بغير وضوء، كما كانوا يصلّون بغير وضوء، وشرعهم شرعنا إلاّ فيما نسخ، فالصلاة قد أمرنا بالوضوء لها، ولم يفرض علينا الوضوء لغيرها، كما جعلت لنا الأرض مسجداً وطهوراً، فحيث ما أدركت المسلم الصلاة فعنده مسجده وطهوره، وإن كان جنباً تيمّم وصلّى، ومن قبلنا لم يكن لهم ذلك، بل كانوا ممنوعين من الصلاة مع الجنابة حتى يغتسلوا، كما يمنع الجنب من اللبث في المسجد، ومن قراءة القرآن.

ويجوز للمحدث اللبث في المسجد معتكفاً، وغير معتكف. ويجوز له قراءة القرآن.

والمروي فيها عن النبي - عَلَيْ - تكبيرة واحدة (١)،

قال أبو داود: يعجبه لأنه كبّر.

<sup>(</sup>۱) رواه أبو داود (۱٤۱۳) بلفظ: «كان رسول الله على على علينا القرآن، فإذا مرّ بالسجدة كبّر وسجد وسجدنا». قال عبد الرزاق: وكان الثوري يعجبه هذا الحديث.

فإنه لم ينتقل من عبادة إلى عبادة(١).

<sup>=</sup> قلت: وفيه عبد الله بن عمر العمرى: ضعيف.

وقد رواه البخاري وغيره من طريق أخرى ليس فيها التكبير: فقد رواه البخاري (١٠٧٥ - ١٠٧٦ - ١٠٧٩)، ومسلم (٥٧٥)، وأبو داود (١٤١٢) وأحمد ٢/١٧ وابن خزيمة (٥٧٥ - ٥٥٨)، وابن حبان (٢٧٦٠)، والبغوى (٧٦٨).

<sup>(</sup>١) قال في الشرح الكبير ١/٣٧٥: «ولا يشرع في ابتداء السجود أكثر من تكبيرة.

وقال الشافعي: إذا سجد خارج الصلاة كبّر تكبيرتين: الافتتاح والسجود، كما لو صلى ركعتين، اه.

وانظر الإنصاف ٢/ ١٩٧.

## فصل [سجود التلاوة قائماً أفضل منه قاعداً]

## وسئل شيخ الإسلام ـ رحمه الله ـ:

عن الرجل إذا كان يتلو الكتاب العزيز بين جماعة، فقرأ سجدة، فقام على قدميه وسجد. فهل قيامه أفضل من سجوده وهو قاعد؟ أم لا؟ وهل فعله ذلك رياء ونفاق؟.

فأجاب: بل سجود التلاوة قائماً أفضل منه قاعداً، كما ذكر ذلك مَنْ ذكره من العلماء من أصحاب الشافعي وأحمد وغيرهما (١)، وكما نقل عن عائشة، بل وكذلك

<sup>(1)</sup> قال في الإنصاف ١٩٨/٢: «الأفضل أن يكون سجوده عن قيام. جزم به المجد في شرحه، ومجمع البحرين وغيرهما. وقدّمه في الفروع، وغيره. واختاره الشيخ تقي الدين، وقال: قاله طائفة من أصحاب الإمام أحمد، وقيل للإمام أحمد: يقوم ثم يسجد؟ فقال: يسجد وهو قاعد.

سجود الشكر، كما روى أبو داود في سننه عن النبي - عن النبي - عن النبي - عن سجوده للشكر قائماً (١)، وهذا ظاهر في الاعتبار، فإنّ صلاة القاعد.

#### وقد ثبت عن النبي - عَالَهُ - أنه كان أحياناً يصلى

= وقال ابن تميم: الأفضل أن يسجد عن قيام، وإن سجد عن جلوس فحسن» اه.

(۱) رواه أبو داود (۲۷۷٤)، والترمذي (۱۵۷۸)، وابن ماجه (۱۳۹٤)، وأحمد ٥/٥٥، والحاكم في المستدرك ١/٢٧٦ و٤/ ٢٩١، وابن أبي الدنيا في الشكر (۱۳۲).

قلت: سنده ضعيف، فيه:

 ١ - بكار بن عبد العزيز: تكلموا فيه. قال ابن معين: ليس بشيء.

وقال مرة: صالح.

وقال ابن عدي: أرجو أنه لا بأس به، وهو من جملة الضعفاء الذين يكتب حديثهم، انظر تهذيب التهذيب ١/٨٧٨. - ٤٧٩، والتقريب ١/٥٠١، وتنقيح التحقيق ٢/٩٧٣.

٢ - عبد العزيز بن أبي بكرة. قال ابن القطان: إن حاله لا يعرف.

ووثقه العجلي وابن حبان.

وقال ابن سعد: له أحاديث.

انظر تهذيب التهذيب ٦/ ٣٣٢، والتقريب ٥٠٨/١، وقال: «صدوق» اه، والثقات لابن حبان، ٥/١٢٠.

وقول الذهبي أدق ـ والله أعلم ـ.

قاعداً فإذا قرب من الركوع فإنه يركع ويسجد وهو قائم (١)، وأحياناً يركع ويسجد وهو قاعد، فهذا قد يكون للعذر، أو للجواز، ولكن تحريه مع قعوده أن يقوم ليركع ويسجد وهو قائم، دليل على أنه أفضل. إذ هو أكمل وأعظم خشوعاً لما فيه من هبوط رأسه وأعضائه الساجد لله من القيام.

ومَنْ كان له ورد مشروع من صلاة الضحى، أو قيام ليل، أو غير ذلك، فإنه يصليه حيث كان، ولا ينبغي له أن يدع ورده المشروع لأجل كونه بين الناس، إذا علم الله من قلبه أنه يفعله سراً لله مع اجتهاده في سلامته من الرياء، ومفسدات الإخلاص؛ ولهذا قال

رواه البخاري (۱۱۱۸ ـ ۱۱۱۹ ـ ۱۱۱۸ ـ ۱۱۲۱ ـ ۱۱۲۱ ـ ۱۱۲۸ ـ ۱۸۳۷ ح ۲۸۳۷)، ومسلم (۷۳۰)، والنسائي ۲۲۰/۳، وابن ماجه (۲۲۰ ـ ۱۲۲۱ ـ ۱۲۲۸)، وإسحاق بن راهویه (۷۰ ـ ۷۱ ـ ۲۲۱ ـ ۲۲۱ ـ ۱۲۲۱ ـ ۱۲۲۱ ـ ۱۲۲۱ ـ ۱۲۲۱ ـ ۱۲۲۱ ـ ۱۲۲۱ ـ ۱۲۲۸ .

وانظر في هذه المسألة فتح الباري ٢/ ٨٩٥ ـ ٥٩٠، والأوسط لابن المنذر ٤/ ٣٨٢، وصحيح ابن خزيمة ٢٤١/٢.

الفضيل بن عياض: ترك العمل لأجل الناس رياء، والعمل لأجل الناس شرك (١).

وفعله في مكانه الذي تكون فيه معيشته التي يستعين بها على عبادة الله خير له من أن يفعله حيث تتعطل معيشته، ويشتغل قلبه بسبب ذلك، فإنّ الصلاة كلما كانت أجمع للقلب وأبعد من الوسواس كانت أكمل.

ومَنْ نهى عن أمر مشروع بمجرد زعمه أنّ ذلك رياء، فنهيه مردود عليه من وجوه:

أحدها: أنّ الأعمال المشروعة لا ينهى عنها خوفاً من الرياء، بل يؤمر بها وبالإخلاص فيها، ونحن إذا رأينا مَنْ يفعلها أقررناه، وإن جزمنا أنه يفعلها رياء، فالمنافقون الذين قال الله فيهم: ﴿إِنَّ ٱلْمُنَفِقِينَ يُخَارِعُونَ فَالْمَنافقون الذين قال الله فيهم: ﴿إِنَّ ٱلْمُنَفِقِينَ يُخَارِعُونَ الله وَهُو خَلِيعُهُمْ وَإِذَا قَامُوا إِلَى ٱلصَّلَوْقِ قَامُوا كُسَالَى يُرَاءُونَ النّاسَ وَلَا يَذَكُرُونَ الله إِلَا قَلِيلًا الله الله والمسلمون يقرونهم على ما فهؤلاء كان النبي - على ما يظهرونه من الدين، وإن كانوا مرائين، ولا ينهونهم عن يُظهرونه من الدين، وإن كانوا مرائين، ولا ينهونهم عن الظاهر؛ لأنّ الفساد في ترك إظهار المشروع أعظم من الفساد في إظهاره رياء، كما أنّ فساد ترك إظهار الإيمان

<sup>(</sup>۱) رواه البيهقي في شعب الإيمان ٥/٣٤٧ وزاد: والإخلاص أن يعافيك الله منهما.

والصلوات أعظم من الفساد في إظهار ذلك رياء، ولأنّ الإنكار إنما يقع على الفساد في إظهار ذلك رئاء الناس.

الشاني: لأنّ الإنكار إنما يقع على ما أنكرته الشريعة، وقد قال رسول الله على -: «إني لم أؤمر أن أنقب عن قلوب الناس، ولا أنْ أشق بطونهم»(١).

وقد قال عمر بن الخطاب: مَنْ أظهر لنا خيراً أجبناه، وواليناه عليه، وإن كانت سريرته بخلاف ذلك. ومَنْ أظهر لنا شراً أبغضناه عليه، وإن زعم أنّ سريرته صالحة.

الثالث: أنّ تسويغ مثل هذا يفضي إلى أنّ أهل الشرك والفساد ينكرون على أهل الخير والدين إذا رأوا مَنْ يظهر أمراً مشروعاً مسنوناً، قالوا: هذا مراء، فيترك أهل الصدق والإخلاص إظهار الأمور المشروعة، حذراً مِنْ لمزهم وذمهم، فيتعطّل الخير، ويبقى لأهل الشرك

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۳۳۱۶ ـ ۳۳۱۰ ـ ۳۳۱۱ ـ ۲۳۷۱ ـ ۰۰۰۸ ـ ۰۰۰۸ ـ ۷۲۲ ـ ۲۹۳۱ ـ ۲۹۳۱ ـ ۲۹۳۱ ـ ۲۹۳۱ ـ ۲۹۳۱ ـ ۲۹۳۱ و ۱۹۳۱ ـ ۲۹۳۱ و ۱۹۳۱۱ و ۱۹۳۱ و ۱۳۳۱ و ۱۳۳۱ و ۱۳۳۱ و ۱۳۳۱ و ۱۳۳۱ و ۱۳۳۱ و ۱۳۳ و ۱۳۳ و ۱۳۳ و ۱۳۳۱ و ۱۳۳۱ و ۱۳۳۱ و ۱۳۳ و ۱۳ و ۱۳۳ و ۱۳ و ۱۳

شوكة يظهرون الشرّ، ولا أحد ينكر عليهم، وهذا من أعظم المفاسد.

الرابع: أنّ مثل هذا من شعائر المنافقين، وهو يطعن على مَنْ يظهر الأعمال المشروعة، قال الله تعالى: ﴿ اللَّهِ يَكُ يُلُورُكَ الْمُطّوّعِينَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ فِ تعالى: ﴿ اللَّهِ يَكُونَ إِلَّا جُهَدَهُمْ فَيَسَخُرُونَ مِنْهُمُ السَّاكُ مِنْهُمْ وَلَكُمْ عَذَابُ اَلِيمُ ﴿ آلِكُ جُهَدَهُمْ وَلَكُمْ عَذَابُ اَلِيمُ ﴿ آلِكُ التوبة: ٧٩].

فإن النبي - على الإنفاق عام تبوك جاء بعض الصحابة بصرة كادت يده تعجز من حملها، فقالوا: هذا مراء، وجاء بعضهم بصاع، فقالوا: لقد كان الله غنياً عن صاع فلان، فلمزوا هذا وهذا، فأنزل الله ذلك (۱)، وصار عبرة فيمن يلمز المؤمنين المطيعين لله ورسوله، والله أعلم.

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۱٤١٥ ـ ۱٤١٦ ـ ۲۲۷۳ ـ ٤٦٦٨ ـ ٤٦٦٩)، ومسلم (۱۰۱۸)، والنسائي (۹/۵ ـ ۲۰، وفي الكبرى (۱۱۲۳۳)، وابن ماجه (٤١٥٥)، وأحمد في المسند (۵۳۳ ـ ۲۷۳، والطبراني في الكبير (۵۳۳ ـ ۵۳۳ ـ ۵۳۰ ـ ۵۳۰)/ ۷۱، والطبري في تفسيره ۲/۲۳۱ ـ ۲۳۲، والواحدي في أسباب النزول ص ۲۰۵.

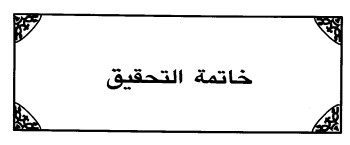
## [هل يجوز سجود التلاوة بغير وضوء؟]<sup>(١)</sup>

وسئل: عن الرجل إذا تلي عليه القرآن فيه سجدة سجد على غير وضوء، فهل يأثم؟ أو يكفر؛ أو تطلق عليه زوجته؟

فأجاب: لا يكفر، ولا تطلق عليه زوجته، ولكن يأثم عند أكثر العلماء، ولكن ذكر بعض أصحاب أبي حنيفة أنّ مَنْ صلى بلا وضوء فيما تشترط له الطهارة بالإجماع، كالصلوات الخمس أنه يكفر بذلك، وإذا كفر كان مرتداً. والمرتد عند أبي حنيفة تبين منه زوجته، ولكن تكفير هذا ليس منقولاً عن أبي حنيفة نفسه، ولا عن صاحبيه وإنما هو عن أتباعه، وجمهور العلماء على أنه يعزّر، ولا يكفر إلا إذا استحل ذلك، واستهزأ بالصلاة.

<sup>(</sup>١) سبقت هذه المسألة فيما سبق مع أدلتها وأقوال العلماء فيها.

وأما سجدة التلاوة: فمن العلماء مَنْ ذهب إلى أنها تجوز بغير طهارة، وما تنازع العلماء في جوازه لا يكفر فاعله بالاتفاق، وجمهور العلماء على أنّ المرتد لا تبين منه زوجته، إلاّ إذا انقضت عدتها، ولم يرجع إلى الإسلام، والله أعلم.



يقول العبد الفقير إلى عفو مولاه ورضوانه ومغفرته أبو عبد الرحمٰن فوّاز أحمد زمرلي: انتهيت من التعليق على هذه الرسالة المباركة بقدر الطاقة مساء يوم الأحد الموافق في شوال سنة ١٤١٥ هجرية.

والحمد لله الذي بنعمته تتمُّ الصالحات.

أبو عبد الرحمٰن فواز أحمد زمرلي طرابلس ـ الشام

### فهارس سجود التلاوة معانيه وأحكامه

- \_ فهرس الآيات الكريمة.
- ـ فهرس الأحاديث والآثار.
- \_ فهرس المصادر والمراجع.
  - \_ فهرس المواضيع.

# فهرس الآيات الكريمة

| ~                  | رد به المحاصد |
|--------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۰۲ - ۳۳ - ۲۹       | ـ ﴿إذا تتلى عليهم آيات الرحمٰن خروا﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ٠ ٢٦               | ـ ﴿إذا ذكروا بها خرّوا سجدا﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|                    | _ ﴿إِذَا السماء انشقت﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ٦٤                 | - ﴿إذا قمتم إلى الصلاة فاغسلوا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ۸۰                 | _ ﴿إذا يتلي عليهم ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ۲٤                 | ـ ﴿أَفَمَنَ هَذَا الْحَدِّيثُ تَعْجِبُونَ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 17 _ P7 _ F3       | ـ ﴿اقرأ باسم ربك الذي خلق﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|                    | ـ ﴿ أَلَمُ تَرَ أَنَّ اللهُ يُسجِدُ لَهُ مَنْ فِي السَّمُوانُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                    | ـ ﴿إِنْ كُنتُم إِياهُ تَعْبِدُونَ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ٦٤                 | ـ ﴿إِن هُو إِلَّا ذَكُرُ لِلْعَالَمِينَ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 71 _ 77 _ 77 _ 70  | _ ﴿إِن الذين أُوتُوا العلم من قبله ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ۳٤ _ ٢١            | _ ﴿إِن الذين عند ربك﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                    | ـ ﴿إن صلاتي ونسكي ومحياي﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| <b>79_70_78_7.</b> | ـ ﴿إنما يؤمن بآياتنا الذين إذا ذكروا بها﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ٣٢                 | - ﴿ إِنَّمَا يَعِمُ مُسَاحِدُ اللهِ مَنْ آمِنَ بِاللَّهِ ﴾ .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |

| 47  | ـ ﴿إِن المنافقين يخادعون الله وهو خادعهم﴾                                                                |
|-----|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٧٨. | _ ﴿ أُولئك الذين أنعم الله عليهم ﴾ ١٦ ـ                                                                  |
| ۸٠  | ـ ﴿ أُولَئِكَ الَّذِينِ هَدَىٰ اللَّهِ ﴾ . أ                                                             |
| 17  | _ ﴿ أُولُم يَرُوا إِلَى مَا خَلَقَ اللَّهُ ﴿                                                             |
| 14  | _ ﴿ أَلاَّ يُسجِدُوا للهُ الذي يخرج الخبُّ                                                               |
| ٤٢  | _ ﴿خَرُوا سَجِداً﴾                                                                                       |
| ٩٨  | ـ ﴿الذين يلمزون المطوعين﴾                                                                                |
| ۷۳. | ـ ﴿فاسجدوا لله واعبدوا﴾٢١ ـ                                                                              |
| 4 8 | ـ ﴿ فَإِنْ اسْتَكْبُرُوا فَالَّذِينَ عَنْدُ رَبِّكُ ﴾                                                    |
| ٤٤  | ــ ﴿ فَإِن تَابُوا وَأَقَامُوا الصَّلَاةَ ﴾                                                              |
| ٦٤  | ـ ﴿فصل لربك وانحر﴾                                                                                       |
| ٣٦. | _ ﴿فما لهم عن التذكرة معرضين﴾ ٢٤ ـ                                                                       |
| ٤١. | _ ﴿ فما لهم لا يؤمنون﴾٢١ ٢٠ ـ ٢٢ ـ                                                                       |
| ۲٤  | ـ ﴿ فَمَالَ هُؤُلاءَ الْقُومُ لَا يَكَادُونَ يَفْقُهُونَ ﴾                                               |
| ٤١  | ـ ﴿قُلُ ادْعُوا اللَّهُ أَوْ ادْعُوا الرَّحْمَٰنِ﴾                                                       |
| ۲٦  | ـ ﴿ كتاب فصلت آياته قرآناً عربياً ﴾                                                                      |
| ۰۳. | _ ﴿للاَدْقَان﴾ ٢٨ ـ                                                                                      |
| ٤٢  | ـ ﴿ وَإِذَا قَرَىءَ عَلَيْهُمُ الْقَرَآنَ لَا يُسْجِدُونَ ﴾                                              |
| ۱۸  | <ul> <li>﴿ وَإِذَا قَيْلُ لَهُمُ السَّجِدُوا لِلرَّحْمُنِ ﴾</li> <li>السِّجِدُوا للرَّحْمُن ﴾</li> </ul> |
| 49. | _ ﴿واسجد واقترب﴾٢١ .                                                                                     |
| 45  | _ ﴿واسجدوا لله الذي خلقهنَ﴾                                                                              |
| 40  | _ ﴿ وَإِنَّا لَنْحَنَ الصَّافُونَ ﴾                                                                      |
| 77  | _ ﴿والبدن جعلناها لكم من شعائر﴾                                                                          |

| ٥٣   | • • • • • | • • • • • • • • • • •                 | . ﴿وتله للجبين﴾                                           |
|------|-----------|---------------------------------------|-----------------------------------------------------------|
| ۳۳ _ | . 19 .    | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | . ﴿وجدتها وقومها يسجدون للشمس                             |
| ٣٢   |           |                                       | ﴿ ﴿وَخَرَّ رَاكُعًا وَأَنَابٍ ﴾                           |
| ٣٧   |           |                                       | ﴿ وَالَّذِينَ إِذَا ذَكُرُوا بِآيَاتُ رَبُّهُم ﴾          |
| ۹١   |           |                                       | ﴿ وَطَهْرَ بِيتِي لَلْطَائِفِينَ ﴾ ٰ                      |
| 41   |           |                                       | ﴿ وَقَالَ الذِّينَ كَفَرُوا لَاتَسْمَعُوا ﴾               |
| 44   |           |                                       | ﴿وقال ربكم ادعوني أستجب لكم                               |
| 77   |           |                                       | ﴿ ﴿ وَلَكُلُّ أَمَّةً جَعَلْنَا مُّنسَكًا ﴾               |
| ٤١   |           |                                       | ﴿ولله الأسماء الحسنى﴾                                     |
| 17   |           |                                       | ﴿ ولله يسجد من في السموات﴾                                |
| ٣٧   |           |                                       | ﴿ ولو علم الله فيهم خيراً لأسمعهم                         |
| ۲ ٤  |           |                                       | ﴿ ﴿ وَمَا لَكُمْ لَا تَوْمَنُونَ بِاللَّهِ وَالرَّسُولُ ۚ |
| ٥١.  | - 44 _ 1  |                                       | ﴿ ﴿ وَمَن آيَاتُهُ اللَّيْلُ وَالنَّهَارِ ﴾               |
| ٤٦   |           |                                       | ﴿والنجم﴾                                                  |
| ۸۸   |           |                                       | . ﴿ولا تصٰل على أحد منهم مات أبد                          |
| ٣٧   |           |                                       | ﴿ولا تكونوا كالذين قالوا سمعنا﴾                           |
| 44   | Y4 Y      | V                                     | هوريت والكنتان                                            |



## فهرس الأحاديث الشريفة والآثار الكريمة

| الصفحة                                       | الحديث                    |
|----------------------------------------------|---------------------------|
| ٤٠                                           | ـ اجعلوها في سجودكم       |
| o                                            | ـ إذا قرأ ابنُ آدم السجدة |
| عضاءعضاء                                     |                           |
| ىنانا                                        |                           |
| خالد                                         |                           |
| على الإنفاق عام تبوك ٩٨                      |                           |
| إليها ٤٥                                     | <del>-</del>              |
| علينا ٤٥                                     |                           |
| ov                                           |                           |
| مشرکین ۲۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰ |                           |
| ٧٨                                           | •                         |
| وب الناس ۹۷                                  | •                         |
| کة                                           |                           |
| ۸۸ ة ;                                       |                           |

| ـ الحائض تقضي المناسك كلها                         |
|----------------------------------------------------|
| ـ حديث الغامدية                                    |
| ـ سبعة يظلهم الله في ظله                           |
| ـ سجد بها في الصلاة ٤٩                             |
| ـ سجدت بها خلف أبي القاسم ٤٥                       |
| ـ سجد النبي ـ ﷺ ـ بالنجم٧٣                         |
| ـ سجد النبي _ ﷺ ـ في ﴿أَقرأَ﴾ و ﴿الانشقاق﴾ ٢٦      |
| ـ سجد النبي _ ﷺ ـ للشكر قائماً٩٤                   |
| ـ صليت مع أبي هريرة العتمة <b>٤٥</b>               |
| ـ صلوا على النجاشي ٨٦                              |
| ـ صلاة الليل مثنى مثنى ٨٢                          |
| ـ صلاة الليل والنهار مثنى مثنى ٨١                  |
| - عينان لا تمسهما النار Y٩                         |
| ـ فوداهم بنصف آية ٧٤                               |
| ـ كان ابن عمر لا يصلي إلاّ طاهراً ٨٦               |
| ـ كان يصلي قاعداً                                  |
| ـ لقد هممت أن آمر بالصلاة فتقام ٦٦                 |
| ـ للوجوه ٢٧                                        |
| ـ لما قرأ على المنبر سورة النحل ٣٥                 |
| ـ لما قرأ النبي ـ ﷺ ـ ﴿والنجم﴾١٥                   |
| ـ لم يسجد النبي ـ ﷺ ـ لما قرأ عليه زيد ﴿والنجم﴾ ٣٠ |
| ـ مفتاح الصلاة الطهور ۸۳ ۸۳                        |
| ـ من أَراد أن يضحي ودخل العشر    ٦٣ ــ ٦٥          |

| 70 | - | ٦ | 1 2 | • |  |   |   |   | • | • | • |   |   | • |  | • |   | • | • | • | ل | ج   | بع | نل | è | ج  | >  | ال  | :  | راه  | ١   | ن | م | _ |
|----|---|---|-----|---|--|---|---|---|---|---|---|---|---|---|--|---|---|---|---|---|---|-----|----|----|---|----|----|-----|----|------|-----|---|---|---|
| ۸٦ |   |   |     |   |  |   | • |   |   |   |   | • | • |   |  |   |   | • |   |   | ٥ | ناز | ج  | ال | ( | لی | عا | ٠ , | 5  | مِيا | ,   | ن | م | - |
| ۱۸ |   |   |     |   |  |   |   |   |   |   |   |   |   |   |  |   |   |   |   |   |   |     |    |    |   |    |    |     |    |      |     |   |   |   |
| ٧٨ |   |   |     |   |  |   |   |   |   |   |   |   |   |   |  |   |   |   |   |   |   |     |    |    |   |    |    |     |    |      |     |   |   |   |
| ٥٦ |   |   |     |   |  | • |   | • |   |   |   |   |   |   |  |   |   |   |   |   |   |     |    | ,  |   | حف | -  | :   | مَ | ار   | نرا | إ | و | _ |
| ٤٢ |   |   |     |   |  |   | • |   |   |   |   |   |   |   |  |   |   |   |   |   |   |     |    |    |   | (  | ڕ  | مو  | ب  | خف   | ي   | ` | Y | _ |
| ٤٢ |   |   |     | • |  |   |   |   |   |   |   |   |   |   |  | • | • |   |   |   |   |     |    |    |   |    |    | ن   | و  | سا   | يد  | ` | Į | _ |
| ۸٠ |   |   |     |   |  |   |   |   |   |   |   |   |   |   |  |   |   |   |   |   |   |     |    |    |   |    |    |     |    |      |     |   |   |   |
| ۸٠ |   |   |     |   |  |   |   |   |   |   |   |   |   |   |  |   |   |   |   |   |   |     |    |    |   |    |    |     |    |      |     |   |   |   |
| ٥٣ |   |   |     |   |  |   |   |   |   |   |   |   |   |   |  |   |   |   |   |   |   |     |    |    |   |    |    |     |    |      |     |   |   |   |
| 40 |   |   |     |   |  |   |   |   |   |   |   |   |   |   |  |   |   |   |   |   |   |     |    |    |   |    |    |     |    |      |     |   |   |   |





- اتحاف فضلاء البشر بالقراءات الأربعة عشر، للشيخ أحمد البنا، تحقيق شعبان إسماعيل ـ الطبعة الأولى ١٤٠٧هـ، عالم الكتب ـ بيروت.
- ٢ الإحسان في تقريب صحيح ابن حبان، لابن بلبان، تحقيق شعيب الأرناؤوط وجماعة، الطبعة الأولى ١٤٠٨هـ، مؤسسة الرسالة بيروت.
- ٣ الأدب المفرد، للبخاري، تحقيق محمد فؤاد عبد الباقي، الطبعة الثالثة ١٤٠٩ه، دار البشائر بيروت.
- إرشاد العقل السليم إلى مزايا القرآن الكريم، لأبي السعود، دار إحياء التراث العربي ـ بيروت.
- - أسباب النزول، للواحدي، تحقيق عصام حميدان، الطبعة الأولى ١٤١١هـ، مؤسسة الريان ـ بيروت.
- ٦ الأسماء والصفات، للبيهقي، الطبعة الأولى ١٤٠٥هـ،
   دار الكتاب العربي بيروت.
- ٧ الإقناع، لابن المنذر، تحقيق عبد الله الجبرين، الطبعة الثانية ١٤٠٨هـ، مكتبة الرشد الرياض.
  - ٨ الأم، للإمام الشافعي، دار المعرفة بيروت.

- ٩ الإنصاف في معرفة الراجع من الخلاف، للمرداوي،
   تحقيق محمد حامد الفقي، الطبعة الثانية، دار إحياء التراث العربي بيروت.
- ١٠ ـ الأوسط في السنن والإجماع والاختلاف، لابن المنذر،
   تحقيق صغير حنيف، الطبعة الثانية ١٤١٤ه، دار طيبة ـ الرياض.
- 11 بحر العلوم، للسمرقندي، تحقيق علي معوض وعادل عبد الموجود وزكريا النوتي، الطبعة الأولى ١٤١٣ه، دار الكتب العلمية ببروت.
- 17 ـ البحر المحيط، لأبي حيان، الطبعة الثانية ١٣٩٨هـ، دار الفكر ـ بيروت.
- 17 بدائع الصنائع، للكاساني، دار إحياء التراث العربي بيروت.
- 14 بصائر ذوي التمييز، للفيروزآبادي، المكتبة العلمية بيروت.
- 1 تاريخ بغداد، للخطيب البغدادي، دار الكتاب العربي بيروت.
- 17 التاريخ الكبير، للبخاري، تصوير دار الكتب العلمية بيروت.
- ١٧ ـ تعظيم قدر الصلاة، للمروزي، الطبعة الأولى ١٤٠٦هـ،
   مكتبة الدار ـ المدينة المنورة.
  - ١٨ ـ تفسير القرآن العظيم، لابن كثير، دار المعرفة ـ بيروت.
- ١٩ تقريب التهذيب، لابن حجر، تحقيق عبد الوهاب

- عبد اللطيف، الطبعة الثانية ١٣٩٥هم، دار المعرفة ـ بيروت.
- ۲۰ ـ تلخيص المستدرك، (بذيل المستدرك)، للذهبي، دار الكتاب العربى ـ بيروت.
- ٢١ التمهيد لما في الموطأ من المعاني والأسانيد، لابن
   عبد البر، تحقيق سعيد أعراب، ومصطفى العلوي،
   ومحمد البكري، طبعه سنة ١٣٨٧هـ، المغرب.
- ۲۲ ـ تنقيح التحقيق في أحاديث التعليق، لابن عبد الهادي،
   تحقيق عامر صبري، الطبعة الأولى ۱٤٠٩هـ، المكتبة
   الحديثة ـ الإمارات العربية.
- ۲۳ ـ تهذیب التهذیب، لابن حجر، الطبعة الأولى ۱۳۲۰هـ،
   دائرة المعارف بالهند.
- ٢٤ التوحيد، لابن منده، تحقيق علي الفقيهي، الطبعة الثانية،
   نشر الجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة.
  - ٧٠ ـ الثقات، لابن حبان، دار الفكر ـ بيروت.
- ٢٦ ـ الثقات، للعجلي، تحقيق عبد المعطي قلعجي، الطبعة
   الأولى ١٤٠٥ه، دار الكتب العلمية ـ بيروت.
- ۲۷ ـ جامع البيان في تأويل آي القرآن، للطبري، الطبعة الأولى
   ۱٤۱۲هـ، دار الكتب العلمية ـ بيروت.
- ۲۸ ـ الجرح والتعديل، لابن أبي حاتم، دار الكتب العلمية ـ بيروت.
- ٢٩ حاشية الصاوي على الجلالين، للصاوي، دار إحياء
   التراث العربي.

- ٣٠ حجة القراءات، لأبي زرعة، تحقيق سعيد الأفغاني، الطبعة الثانية ١٣٩٩هم، مؤسسة الرسالة ـ بيروت.
- ٣١ ـ حلية الأولياء، لأبي نعيم، الطبعة الرابعة ١٤٠٥هـ، دار الكتاب العربي ـ بيروت.
- ٣٢ ـ دلائل النبوة، للبيهقي، تحقيق عبد المعطي قلعجي، الطبعة الأولى ١٤٠٥ه، دار الكتب العلمية ـ بيروت.
- ٣٣ ـ الديات، لابن أبي عاصم، ومعه (الومضات في تخريج أحاديث الديات) للدكتور خالد الجميلي، الطبعة الثانية 12.٦ هـ، دار الندوة الجديدة ـ بيروت.
- **٣٤** روح المعاني، للألوسي، طبعه سنة ١٤٠٨هـ، دار الفكر ـ بيروت.
- ۳۰ الروض البسام بترتیب فوائد تمام، تألیف جاسم الدوسري،
   الطبعة الأولى ۱٤۰۸هـ، دار البشائر ـ بیروت.
- ٣٦ ـ زاد المسير في علم التفسير، لابن الجوزي، الطبعة الرابعة ١٤٠٧هـ،، المكتب الإسلامي ـ بيروت.
- ٣٧ ـ الزهد، لابن المبارك، تحقيق حبيب الرحمٰن الأعظمي، دار الكتب العلمية ـ بيروت.
- ۳۸ سبل السلام شرح بلوغ المرام ـ للصنعاني، تحقيق فواز
   أحمد زمرلي وإبراهيم الجمل، الطبعة الأولى ١٤٠٥هـ،
   دار الكتاب العربي ـ بيروت.
- ٣٩ ـ السراج المنير، للخطيب الشربيني، الطبعة الثانية، دار المعرفة ـ بيروت.

- ٤ سنن البيهقي، الطبعة الأولى ١٣٤٤هـ،، دار المعرفة به وت.
- 13 \_ سنن الترمذي، تحقيق أحمد شاكر وآخرين، دار إحياء التراث العربي \_ بيروت.
- ٤٢ ـ سنن الدارمي، تحقيق فواز أحمد زمرلي، وخالد السبع،
   الطبعة الأولى ١٤٠٧هـ، دار الكتاب العربي ـ بيروت.
- **٤٣ ـ** سنن أبي داود، تحقيق محمد محيي الدين عبد الحميد، دار الفكر ـ بيروت.
- ٤٤ سنن ابن ماجه، تحقيق فواز أحمد زمرلي الطبعة الأولى
   ١٤١٥هـ، دار الكتاب العربى بيروت.
- ٤ سنن النسائي (الكبرى)، تحقيق عبد الغفار البنداري وسيد حسن، الطبعة الأولى ١٤١١هـ، دار الكتب العلمية بيروت.
  - ٤٦ سنن النسائي (المجتبى)، دار الكتاب العربى بيروت.
- النبلاء، للذهبي، تحقيق جماعة بإشراف شعيب الأرناؤوط، الطبعة الثانية ١٤١٢هـ، مؤسسة الرسالة يبروت.
- هذرات الذهب، لابن العماد، دار إحياء التراث العربي بيروت.
- 24 شرح أصول اعتقاد أهل السنة، للإمام اللالكائي، تحقيق أحمد حمدان، الطبعة الثانية، دار طيبة ـ الرياض.
- • شرح السنة، للبغوي، تحقيق شعيب الأرناؤوط وزهير الشاويش، الطبعة الثانية ١٤٠٣هـ، المكتب الإسلامي بيروت.

- ٥١ ـ الشرح الكبير، لابن قدامة المقدسي، دار الفكر ـ بيروت.
- ٣٠ شرح معاني الآثار، للطحاوي، تحقيق محمد زهري النجار، الطبعة الأولى ١٣٩٩هـ، دار الكتب العلمية بيروت.
- **٥٣ ـ شعب الإيمان، للبيهقي، تحقيق محمد زغلول، الطبعة** الأولى **١٤١٠ه**، دار الكتب العلمية ـ بيروت.
- ١٠٥ الشكر لله عز وجل لابن أبي الدنيا، تحقيق ياسين السواس، الطبعة الثانية ١٤٠٧هـ، دار ابن كثير ـ دمشق.
  - ٥٥ ـ صحيح البخاري (انظر فتح الباري).
    - ٥٦ صحيح ابن حبان (انظر الإحسان).
- ٥٧ صحيح ابن خزيمة، تحقيق محمد الأعظمي، الطبعة الثانية
   ١٤١٢هـ، المكتب الإسلامي بيروت.
- صحيح مسلم، تحقيق محمد عبد الباقي، نشر إدارات البحوث العلمية بالرياض.
- ٩٠ ـ الطهور، للقاسم بن سلام، تحقيق مشهور سلمان، الطبعة
   الأولى ١٤١٤هـ، مكتبة الصحابة ـ جدة.
- ٦٠ العلل، لابن أبي حاتم، تحقيق محب الدين الخطيب،
   طبعه سنة ١٤٠٥ه، دار المعرفة ـ بيروت.
- 71 العلل الكبير، للترمذي، تحقيق صبحي السامرائي وأبو المعاطي النوري، ومحمود الصعيدي، الطبعة الأولى 18.9 هـ، عالم الكتب ومكتبة النهضة العربية بيروت.
- ٦٢ ـ العلل المتناهية في الأحاديث الواهية، لابن الجوزي،
   تحقيق إرشاد الحق الأثرى ـ الهند.

- 77 عمدة الحفاظ في تفسير أشرف الألفاظ، للسمين الحلبي، تحقيق محمد التونجي، الطبعة الأولى ١٤١٤هـ، عالم الكتب بيروت.
- **٦٤ ـ فتح** الباري بشرح صحيح البخاري، تحقيق محمد فؤاد عبد الباقي، المكتبة السلفية ـ القاهرة.
- 70 ـ الكاشف، للذهبي، الطبعة الأولى ١٤٠٣هـ، دار الكتب العلمية ـ بيروت.
- 77 ـ الكافي في فقه أهل المدينة المالكي، لابن عبد البر، تحقيق محمد الموريتاني، الطبعة الأولى ١٣٩٨هم، مكتبة الرياض الحديثة ـ الرياض.
- 77 ـ الكافي الشاف، المطبوع بذيل الكشاف للزمخشري مطبعة البابي الحلبي \_ مصر.
- ٦٨ الكامل في ضعفاء الرجال، لابن عدي، تحقيق سهيل زكار
   ويحيى غزاوي، الطبعة الثالثة ١٤٠٩هـ، دار الفكر بيروت.
- 79 ـ كشف الأستار عن زوائد البزار، تحقيق حبيب الرحمن الأعظمي، الطبعة الأولى ١٣٩٩هـ، مؤسسة الرسالة ـ بيروت.
- ٧٠ الكشف عن وجوه القراءات السبع، لمكي بن أبي طالب،
   تحقيق محيي الدين رمضان، الطبعة الثانية ١٤٠١هـ،
   مؤسسة الرسالة ـ بيروت.
  - ٧١ ـ الكنيء للدولابي، دار الكتب العلمية ـ بيروت.
  - ٧٧ ـ لسان العرب، لابن منظور، دار الفكر ـ بيروت.

- ٧٧ لسان الميزان، لابن حجر العسقلاني، الطبعة الأولى ١٣٢٩ هـ، دائرة المعارف الهند.
  - ٧٤ المبدع شرح المقنع، المكتب الإسلامي ـ بيروت.
- ٧٠ المجروحين، لابن حبان، تحقيق محمود زايد، دار المعرفة ـ بيروت.
  - ٧٦ ـ المجموع، للنووي، دار الفكر ـ بيروت.
- ٧٧ مجموع الفتاوى، لشيخ الإسلام ابن تيمية، جمع عبد الرحمٰن قاسم وابنه محمد، نشر الرئاسة العامة لشؤون الحرمين.
- ٧٨ المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، لابن عطية،
   تحقيق عبد السلام محمد، الطبعة الأولى ١٤١٣هـ، دار
   الكتب العلمية ـ بيروت.
- ٧٩ ـ المستدرك، للحاكم النيسابوري، دار الكتاب العربي ـ بيروت.
  - ٨٠ ـ مسند أحمد، دار الفكر ـ بيروت.
- ٨١ مسند إسحاق بن راهويه، تحقيق عبد الغفور البلوشي الطبعة الأولى ١٤١٢هـ، مكتبة الإيمان ـ المدينة المنورة.
  - ٨٢ ـ مسند أبي داود الطيالسي، دار المعرفة ـ بيروت.
- ۸۳ مسند الحميدي، تحقيق حبيب الرحمٰن الأعظمي، دار
   الكتب العلمية ـ بيروت.
- ٨٤ مسند الشهاب، للقضاعي، تحقيق حمدي السلفي، الطبعة
   الأولى ١٤٠٥هـ، مؤسسة الرسالة ـ بيروت.
  - ٨٥ مسند أبي عوانة، دار المعرفة ـ بيروت.

- ٨٦ مسند أبي يعلى، تحقيق حسين أسد، الطبعة الأولى ١٤٠٤ هـ، دار المأمون للتراث \_ دمشق.
- ۸۷ مشكل القرآن (تأويل مشكل القرآن)، لابن قتيبة، تحقيق أحمد صقر، الطبعة الثالثة ١٤٠١هـ، المكتبة العلمية بيروت.
- ۸۸ ـ المصنف، لابن أبي شيبة، الطبعة الأولى ١٤٠٩هـ،، دار التاج ـ بيروت.
- ٨٩ ـ المصنف، لعبد الرزاق، تحقيق حبيب الرحمٰن الأعظمي،
   الطبعة الثانية ١٤٠٣هـ، المكتب الإسلامي ـ بيروت.
- • معالم التنزيل، للبغوي، تحقيق خالد العك ومروان سوار، الطبعة الأولى ١٤٠٦هـ، دار المعرفة ـ بيروت.
- 91 المعجم الصغير، للطبراني، تحقيق عبد الرحمٰن عثمان، المكتبة السلفية بالمدينة المنورة.
- 97 \_ معجم ابن الأعرابي، تحقيق أحمد البلوشي، الطبعة الأولى 1817هـ، مكتبة الكوثر \_ الرياض.
- ٩٣ المعجم الكبير، للطبراني، تحقيق حمدي السلفي، مكتبة ابن تيمية القاهرة.
- 98 ـ معجم مقاييس اللغة، لابن فارس، تحقيق عبد السلام هارون، دار الكتب العلمية ـ إيران.
- **٩٠ ـ** المغني في الضعفاء، للذهبي، تحقيق نور الدين عتر، دار الوعي ـ حلب.
- 97 المنتخب من المسند، لعبد بن حميد، تحقيق صبحي

| ـ سجود القران لا يشرع فيه تحريم ولا تحليل ٢٨٠٠٠٠٠٠٠         |
|-------------------------------------------------------------|
| ـ هل تشترط الطهارة في سجود التلاوة١٠                        |
| ـ القول بشذوذ زيادة: «والنهار» في حديث «صلاة الليل مثنى» ٢٠ |
| ـ حكم الطهارة لصلاة الجنازة                                 |
| ـ حكم التيمم للجنازة عند عدم الماء ١٨٠                      |
| ـ سجود التلاوة قائماً أفضل منه قاعداً                       |
| ـ هل يجوز سجود التلاوة بغير وضوء                            |
| ـ خاتمة التحقيق                                             |
| ـ الفهارس الفهارس الفهارس الفهارس الم                       |
| ـ فهرس الآيات                                               |
| ـ فهرس الأحاديث والآثار • •                                 |
| ـ فهرس المصادر والمراجع ١٣٠                                 |
| فه سر الموضوعات                                             |